
 

 

DİVAN ŞİİRİNDE 

OLUR OLMAZ 

GAZELLER 
 

 

 

 

 

 

 

Doç. Dr. Mehmet AKKAYA 

 

 

 

 

 

 

 



 

Editör / Editor 

Prof. Dr. Yakup YILMAZ 

Yazar / Author 

Doç. Dr. Mehmet AKKAYA 

ORCID ID: https://orcid.org/0000-0002-5533-5188 

 

Kitap adı / Book title 

Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

 

 

APA 

Akkaya, M. (2025).  Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller. Kırklareli: RumeliYA Yayıncılık & 

Publishing 

 

DOI: https://doi.org/10.5281/zenodo17980296 

 

Grafiker / Graphic designer: Selen Gül ŞENTÜRK 

Kapak tasarımcı / Cover designer: Selen Gül ŞENTÜRK 

Redaksiyon / Redaction: RumeliYA 

 

 

Yayın dili / Publication language: Türkçe / Turkish 

Yayın no / Publication number: 75 

 

 

ISBN 

RumeliYA:  978-625-96428-5-7 

Yayın tarihi / Date published: 2025 

 

 

Baskı yeri / Printing house 

Girişim Ajans Ofset 

Sertifika No:47852 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Adres / Address 

RumeliYA Yayıncılık  Publishing 

Karacaibrahim Mh. Nüzhet Somay Cd., No. 49 B Merkez, Kırklareli, Türkiye 

Sertifika / Certificate No 48218 

web: www.rumeliya.com 

e-mail: editor@rumeliya.com 

Tel: +90 505 795 81 24 

 

© Bu kitabın 1. baskısı için yayın hakkı RumeliYA Yayıncılık  Publishing’e aittir  

© The copyright for the 1st edition of this book belongs to RumeliYA Yayıncılık  Publishing. 



 

İÇİNDEKİLER 

 

ÖN SÖZ ............................................................................................... V 

GİRİŞ .............................................................................................. 1 

OLUR .................................................................................................. 7 

OLUR- NE OLUR – NELER OLUR ................................................ 8 

NE OLURSA NE OLMAZ, NE OLMAZSA NE OLMAZ? ........ 77 

ŞİİR METİNLERİ ............................................................................ 124 

OLUR ...............................................................................................125 

OLMAZ............................................................................................150 

KAYNAKÇA ................................................................................... 167 

 



 



 

 

 

 

 

ÖN SÖZ 

Dünyanın en köklü medeniyetlerinden birine sahip olan Türk Milletinin 

hayatında dîvân kültürü önemli bir yer tutmaktadır. Edebî metinler sadece 

sanatçının kültürünü, yaşantısını, psikolojisini ifade etmez. Bir milletin ruhunu 

da yansıtır. 

Türklük gururu, İslâmiyet şuuruyla yaşayan bir milletin materyalist ve 

pragmatist olması düşünülemez. Bu itibarla biz ki her zaman olana şükür; 

olmayana tevekkül ederiz. Olanda, olmayanda hayır aramak gerektiğini 

inancımızla yorumlarız. İnsan, olmasını çok istediği bir şey olmayınca üzülür. 

İstemediği bir şey olunca da talihsizlikten dem vurur. Halbuki biz sonradan 

anlarız ki olan veya olmayan her işte hayır vardır. Allahutaala buyuruyor ki: “ 

Sizin hayır bildiklerinizde şer; şer bildiklerinizde hayır vardır. Allah bilir, siz 

bilemezsiniz” (Bakara/246).  

Bu çalışmada dîvânlardan seçilmiş “Olur” ve “ Olmaz” redifli şiirler 

değerlendirilmiştir. Şairler, sadece şiir yazmazlar. Onlar ki bir milletin 

kültürünün, hayatının, zevklerinin, tecrübelerinin aktarıcısıdır. Tecrübeleriyle 

sabit olan ifadelerle şairlerin dilinden milletin nelere olur, nelere olmaz dediği 

hususu değerlendirilmiştir. Mesela, “ kışın ev yapma, altı sulak toprağa ev 

yapma, muhkem olmaz” diyor, şair. Bunun için mühendis olmaya gerek yok. 

Yüzlerce yıl öncesi yapılan nice mimari eser zamana meydan okumakta. 

Çünkü temelinde, inşasında emek var, sabır var. 

Olur veya olmaz redifli gazeller, bize bu  âli milletin değerlerini ifade ediyor. 

Bu şiirlerin sadece değerler bakımından değerlendirilmesi bile Türk milletinin 

değer yargılarını tespite yardımcı olacaktır. 

Dîvân şiirinde redif seçimi önemli bir husustur. Redifler, bir ölçüde şairini 

hayata bakışını ve psikolojisini yansıtır. Bu rediflerin bilhassa seçimindeki 

maksat, şairlerin nezdinde bize milletin hayata bakışını ve değerlerini 

müşahede etmektir. 

Bu kısa çalışma Türk milletinin değerlerini tespit ve değerlendirilmesi yolunda 

küçük bir adımdır. Çalışmanın daha genişletilmesi gerekir. Kaleme alınan bu 

çalışmada ve sair bütün çalışmalarımızda yolumuzu aydınlatan, teşvikleriyle 

bizi cesaretlendiren değerli hocalarım Prof. Dr. Coşkun AK, Prof. Dr. Kemâl 

YAVUZ ve merhum hocam Prof. Dr. Ali ALPARSLAN Beyefendilere 

saygıyla minnetle teşekkürü borç bilirim. Yine her zaman çok değerli 



 

VI 

fikirleriyle destekleriyle yolumuza ışık olan Prof. Dr. İskender PALA’ya 

gönülden teşekkür ediyorum. Bu kitabın RumeliDe Yayınlarında neşrinde  

azami hassasiyeti ve desteğini gördüğüm değerli hocam, kardeşim Prof. Dr. 

Yakup YILMAZ’a hassaten teşekkür ediyorum. 

Üniversite ve hayat yolunda bir ömrü paylaştığım sevgili eşim Nevin 

AKKAYA ve biricik kızım Aybüke’ye ne kadar teşekkür etsem azdır.  

Mehmet AKKAYA 

Aralık 2025, İzmir  



 

VII 

 

Sevgili Eşim Nevin’e… 

 

 



 

 



 

 

GİRİŞ 

Olmak ya da olmamak…Her şey bir defterde yazılı ama defteri okuyan 

bulunmaz. Çok sevdiğim bir söz vardır: “ Takdir, tedbiri bozar” diye. Elbette 

yalanılan her şeyi kadere bağlamamak gerekir lâkin çoğu zaman “kader 

böyleymiş, takdir böyleymiş” kabilinden alın yazısına gönderme yapılan sözler 

dolanır dillerde. Bir şeye inanmak veya bir hakikati tasdik için bir zorluk 

yaşamak gerekir.  

İster şiirde olsun, isterse günlük hayatın içinde yaşanılan olumsuzluklar 

sebebiyle hep felekten şikayet edilir. Felek için “kahpe felek, kambur felek” 

gibi hitaplarda bulunulur. Mevzubahis olan felek, “Felekü’l- Eflâk” diye 

bilinen 9. Felektir. Diğer sekiz felek aynı yön ve yörüngede dönerlerken bu 

felek bunların aksi istikamette dönermiş. Bu itibarla insanların yolunda 

gidecek işlerini tersine çevirir, kötü sonuçlanmasına sebep olurmuş. Bu itibarla 

insanlar bu feleğe hep sitemkardır.  

İlm-i nücûm yaklaşımlarında yedi kat felekte yedi seyyare (gezegen) vardır. 

Haftanın yedi gün olmasının sebebi de budur. Heft, Farsça yedi rakamı 

karşılığıdır. Hefte (Hafta) ise yedilik manasına kullanılır. Her kişi doğduğu gün 

itibariyle bir gezegene intisap eder ki bu gezegen onun şansını, bahtını, 

kabiliyetini ve mizacını tesis eder. Göklerin Allah tarafından yaratılması 

hususunda Kur’an-ı Kerim’de Mülk(3) ve Müminîn (86) Sûrelerine bakılabilir. 

(Ellezi halaka sb’a semâvâtin tıbâkâ / O, yedi göğü tabaka tabaka yaratmıştır. 

Kul men semâvâtis seb’i ve rabbül arşil azîm / De ki: Yedi kat göklerin Rabbi, 

büyük arşın sahibi kimdir? Müminun: 86. Âyet). 

Seyyarelerin tekabül ettiği gün va insana etki eden bazı hususiyetleri için 

kısaca şu bilgi verilebilir: 

Kamer: Pazartesi – Yeşil – Feleğin veziri 

Utarid: Çarşamba- Gök mavi - Kâtip 

Zühre: Cuma- Beyaz – Çalgıcı 

Güneş (Şems): Pazar – Sarı – Sultan 

Merih: Salı – Kırmızı – Başkomutan 

Müşteri: Perşembe- Boz – Kadı, Yargıç 

Zuhal: Cumartesi – Siyah – Hazinedar 

Bu gruplandırmaya istinaden kişinin doğduğu güne göre şans, uğur getirecek 

rengi dikkate alınır. Hangi mesleğe yetenekli olduğu yolunda tahminlerde 

bulunulur. Etkisinde olduğu syyarenin özelliklerine göre kişi ile ilgili olarak 

kişilik çıkarımlarda bulunulur. Elbette İlm-i nücûm çokça teferruatlı bir bilim 

dalıdır. Çok eski zamanlardan beridir insanlar bu konuya ilgi duymuşlardır. 

Bunun da en önemli sebeplerinden biri merak duygusu olsa gerek.  



Mehmet AKKAYA 

2 

Yûsuf Has Hâcib, Kutadgu Bilig adlı eserinde her ne kadar: 

 “Kişide dilince değişir kader 

 Ya yurda baş olur ya başı gider”  

demiş olsa da günümüz sokak dilinde olacak bir iş olacaksa olur, olmazsa 

kaderdir mealinde “ Olduğu kadar, olmadığı kader” şeklinde bir söz 

dillerdedir. Fakat bu hususta Hâcib’e hak vermemek elde değil. Zira, bir 

kuyumcu maharetiyle dili işleyen şairler, söz gücüyle çok önemli yerlere 

gelmişler, şiir dilinin nimetini görmüşlerdir. Aynı zamanda şair Nef’î gibi nice 

şair de dilinin gazabına uğramıştır.  

Yıldız ilmi bütün eski medeniyetlerden günümüze kadar her zaman rağbet 

görmüştür. Hükümdar saraylarında müneccim başılık çok mühim bir mevkis 

sayılırdı. Bu ilimle meşgul olanlar, hükümdarların tâlilerine bakarlar, mühim 

vakaları haber verirler, harp ve sulh zamanlarını tayin ederler, hulâsa (eşref-i 

saat) ararlardı. 

Sonraları yalnız mühim hâdiseler için değil, ehemmiyetsiz ve âdi vakalar için 

bile eşref-i saat tayin etmeğe başladılar. Meselâ gemi yaptırmak, seyâhate 

çıkmak, ev yaptırmak, hattâ hamama gitmek veya müshil almak gibi hususlara 

varıncaya kadar hep zaman tayin olunur ve yeni doğanların (zâyirçe) leri 

tanzim edilirdi.  

( İlm-i ahkâm-ı nücûm)a esasa olan, yedi seyy3are ile büruc-ı isna aşer) denilen 

oniki burçtur. Bu ilimle meşgul olanlara göre, her inssan, hattâ hayvan; nebât 

ve maden bile yıldızlrın tesiri altındadır. Seyyârelerin her birinin hissiyât, 

ahlâk, tabiat ve sıhhat üzerine tesirleri vardır. Her birinin delâlet ettiği renk ve 

hususiyet başkadır (Levend,1980). 

İlm-i nücûma göre; yıldızların bir birine yakın, uzak oluşları ve burçlardaki 

birleşmeleri dolayısıyla insan talihine ve çeşitli hadiselere etki ettiğine 

inanılmaktadır. İslâm dini reddettiği halde bu inanış günümüzde bile yaşamaya 

devam etmektedir. Eski şairler, inansın inanmasın bu telâkkiye yer 

vermişlerdir. Hayâlî de “kevkeb-i baht” tan bahseder. “Yazu” kelimesi de alın 

yazısı, kader demektir: 

 “Ey Hayâlî başuma yazu imiş bunca belâ 

 Kevkeb-i bahtum ile dâd elinden felegün”  

(G.246/ 18-5) 

Yine eski telâkkiye göre, yıldızların bir kısmı uğurlu, bir kısmı uğursuz kabul 

edilmektedir. Bu sebeple kevkeb-i saâdet, saâdet yıldızı, horşid-i saâdet, necm-

i hidâyet vb. sözleri kullanır (Kurnaz,1996). 

Günümüzde biraz da arabesk duygularla sevginin, aşkın bekası hususunda bazı 

sözler gelişmiştir. Mesela, “ Gülü soluncaya kadar/ Seni ölünceye kadar” 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

3 

seveceğim ifadesinde son nefese kadar sevginin devam edeceğinin sözü 

verilmiştir. Hatta şarkı sözlerinde bile bu duyguyu görmek mümkündür: “ 

Pazara kadar değil, mezara kadar” (Mustafa Sandal). Bu ifadelere bakınca 

sevgi, aşk gibi güzel duygunun ölüm ve ölümün nişanesi olan mezarla 

bağdaştırılması içinde bulunduğumuz duygu atmosferinin etkisiyledir. 

Halbuki bu güzel duyguların devamını, kalıcılığını, sadakati insana 

karamsarlık yaşatan ölüm ve mezar gibi kelimelerin yerine, insana umut veren 

“yaşadığım müddetçe, nefes aldıkça ” seni seveceğim gibi sözlerle ifade etmek 

daha güzel olur. 

Konuşma dilinde dahi sözlerin hatırda kalıcı olabilmesi için kafiyeye ve hatta 

redife ihtiyaç vardır. İnsan zihni redifli, kafiyeli sözleri daha kolay algılar ve 

kabullenir. Şiirde de redifin bu bağlamda önemli bir yeri vardır. 

Klasik Türk edebiyatı geleneğinde söyleyiş mükemmelliğini yakalamak, 

şairlerin en nihaî hedefidir. Bu hedef doğrultusunda her şair kendince bir yol 

izlemeye çalışmış, şiirin âhengini sağlama konusunda çeşitli unsurlar 

kullanarak mükemmeli amaçlamıştır. Bu unsurlar arasında önem arz 

edenlerden biri de şüphesiz redif ve onu kullanmadaki ustalıktır. Redif, mısra 

sonlarındaki yazılışları, anlamları ve türleri aynı olan ses benzerliğidir. Divan 

şiirinin vazgeçilmezlerinden olan redif, şiiri hem ses hem de konu bakımından 

bir merkez etrafında toplar. Şiire tatlı bir ahenk, kulağa hoş gelen bir tat verir 

ve her dönemde hemen her şair tarafından çokça yararlanılan en önemli ahenk 

unsurlarından biridir ( Özkan,2022). 

Şiirde redif tercihi, şairin hayata bakışını – bir ölçüde mizacını – ortaya 

koyması bakımından önemli bir ipucudur. Zira seçilen redif kelimenin yapısı, 

fiil veya isim kökenli olması, fiilse hangi kipte çekimlendiği, fiilin olumsuzluk 

eki alıp almadığı dikkatte alınması gereken hususlardır. Redif olarak seçilen 

fiillerin genellikle olumlu olması (mesela, gelir, sever, geçer, gördük, bilir vb.) 

ile (gelmez, istemem, çekemem, istemem, olmaz vb.) ifadelerin ruh halini 

yansıtması bakımından bir farklılığı olacaktır.  Mesela, pervasızlığı, dik 

başlılığı ile bilinen şair Nef’î’nin şu beyiti onun mizacını ortaya koyması 

bakımından bize fikir verebilir: 

 “Lezzet-i vuslat içün fürkat-i yârı çekemem 

 Sohbet-i bâde içün renc-i humârı çekemem”  

Şair diyor ki “Kavuşmanın tadını yaşayacağım diye sonradan sevgilinin 

ayrılığını çekemem. İçki sohbeti hoştur, güzeldir ama sonradan gelecek baş 

ağrısını çekemem.” Halk arasında şöyle bir söz vardır: Ayrılıklar güzeldir, 

kavuşurken. Sonunda kavuşmak varsa ayrılığa katlanabilir insan ama önce 

vuslatı yaşayıp da sonradan ayrılık gelecekse o vuslatın da bir tadı olmaz. Zira 

insan için bulduğunu, yaşadığını sonradan kaybetmek zordur. Allah kimseyi 

gördüğünden mahrum etmesin, diye dualar hep dilimizdedir. Refah içinde, 

zengin bir hayat yaşayan birisinin sonradan fakirliği kabullenmesi çok zordur 



Mehmet AKKAYA 

4 

ama fakirlikten sonra zenginlik gelmişse buna uyum daha kolay olur. Tarihte 

iflas sonunda intihar etmiş nice işadamı vardır. Bu noktadan bakılınca Nef’î’ye 

hak vermemek elde değil.  

Divan şiirinde redifiyle anılan nice şiir vardır. Bilhassa kasideler rediflerine 

göre isim almakta daha önceliklidir. Mesela, “ Gül Kasidesi, Su Kasidesi, 

Güneş Kasidesi, Kerem Kasidesi gibi”. Biz bu çalışmada divan şiirinde müsbet 

bir anlam taşıyan “olur” ve menfi bir anlam taşıyan “olmaz” rediflerini esas 

aldık. Yoğunluk itibariyle hangisinin daha yoğun tercih edildiğini göstermek 

yanında, şairlerin nelere olur, nelere olmaz dediklerini tespite çalıştık. Bu 

değerlendirme aynı zamanda şairlerin ruh halleri ve yaşadıkları dönemin 

toplum değerlerini, hayat tarzlarını ortaya koyması bakımından da fikir 

verecektir.  

Olmak fiilinin olumlu ve olmuşuz çekimleri olan olur ve olmaz hallerinin 

dışında bu fiilin farklı kiplerde karşımıza çıkması tabiidir. (Olur mu? Olsun, 

Olası, Oldu, Olmuş, Olacak,/ Olmadı, Olmazmış, Olmaz mı? vb.). Fiilin 

müstakil kullanımı yanında birleşik fiil yapısında da kullanımına sıkça rastlanır 

(Mesela, Dermanım olsun, Görmez olsam, Gelir oldu, Dert oldu, Pare pare 

oldu vb.). Kimi zaman da şiir dilinin yapısı gereği devrik bir yapıda fiilin 

çekimli halinin mısra başında veya içinde kullanılması da söz konusudur ; Oldı 

âyân bu çeşmüme, Dûr oldı çeşmümden ruhsârun gibi ).  

Biz çalışma alanı olarak sadece şiirde sadece redif olarak tercih edilen “olur / 

olmaz” kelimelerini dikkate alarak değerlendirme yapılmıştır. Çalışma, divan 

şiirinde nelerin olup ol-a-mayacağını ortaya konacaktır.  

Şiir dili günlük dilden çok farklı bir yapıya sahiptir. Çünkü, “şiir, dilin bireysel, 

özel ve estetik bir biçimlendirilmesidir. Bu biçimlendirme aynı şairin değişik 

eserlerinde de değişebilir.  

Sanat dili, bilim dili ve günlük dil arasındaki farkı bilmeyen yoktur. Bunlar 

içerisinde “ sanat dili, özellikle şiirde dil elemanlarını düzenler, azaltır, 

yoğunlaştırır, çift anlamlara, kapalı söyleyişlere başvurur, dikkati çekmek için 

mısra, vezin, kafiye, ses tekrarları gibi pek çok teknik özellikten yararlanıp, bir 

ruh hali, tavrı yansıtır ve okuyanı etkilemeye uğraşır. 

Anlam ve ses ilişkisinin çok iyi örüldüğü şiirlerde, anlam değişmese bile, şiiri 

değiştirip yok etmeksizin, bir kelime hatta bir kelimenin yeri bile 

değiştirilemez. Her sanat eseri gibi bir bütün olan şiir, yazıldığı dilin ses 

sisteminden alınma sesler üzerine kurulur ve onlar yardımıyla iletilir 

(Solmaz,2004). 

Şiirin görünüşte rotasını belirleyen rediftir. Redif olarak seçilen kelimeler, 

şiirdeki hayal ve düşünceye istikamet verir. Şiirin anlam bütünlüğünü bir daire 

şeklinde tahayyül edersek, redifin -bir nebze de olsun mahlas beytin- bu 

dairenin merkez noktası olarak görmek mümkündür.  



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

5 

Bir şiiri etkili kılan ve şiirin ahenk kapısından içeri girmesini sağlayan en 

önemli biçimsel unsur divan şiirinde “rediftir”. Redif, sadece şiirin dış yapısını 

(kabuğunu) değil, muhtevasını da tayin eder. Redifin bu özelliği Rus 

biçimcilerin biçim- içerik anlayışı ile örtüşmektedir. Redif, “simetrik tekerrürü 

ile belirli bir kavram veya bir konu etrafında toplayan, bir atmosfer yaratan 

mihverdir”  ( Kayaokay, 2015). 

Divan şiirinin nazım birimi beyittir. Beyitlerin her birinde farklı bir düşünce, 

farklı bir hayal dile getirilmiş olsa da mütekerrir redifler şiirin tamamında 

bütünlüğü sağlar. Matla’dan başlayarak redifin şiir boyunca devam eden 

sürekliliği, değişik benzetme ve hayalleri çağrıştırması şiirde özgün bir zevk 

yaratır. Çoğu zaman seçtiği redif kelimesi sayesinde belirli bir duygu ve 

düşünceye yönelen şair, şiirine “ yek- ahenk “ olma, konu bütünlüğü sağlama 

özelliği kazandırır. Şair, redife hâkim olmayıp redifin esiri olduğunda şiirin 

anlamında bir dağınıklık ortaya çıkar. Redif, kimi zaman hece ve ek sınırını 

aşarak birçok şiirde başlı başına kelime ya da kelime grubuna dönüşebilir 

(Batıislam, 2017). 

Divan şiirinde nazire yazma geleneği yüzyıllarca devam edegelmiştir. 

Tanınmış, büyük şairlerin şiirlerine şiire yeni başlayanlar nazire yazarlar. 

Nazire yazma geleneğinde elbette takdir duygusu vardır ama bunun yanında 

nazire yazılan şairle boy ölçüşme, onun şiirinden daha güzelini yazma isteği 

de kendini hissettirmektedir. Nazire şiirde belirleyici unsur büyük ölçüde 

“redif” tir. Aynı redif ve aynı vezin kullanılarak şiir oluşturulur. Bu hususta 

dikkati çeken, üzerine pek çok nazire yazılmış şiir olarak Necâtî’nin “ Döne 

döne “ redifli gazelini hatırlamak gerekir.  

Şiirlerde redif olarak fiillerin değerlendirilmesinde dikkati çeken husus, 

fiillerin mastar halde kullanımından ziyade çekimli olmalarıdır. Fillerin 

çekiminde mısra sonlarını genellikle “R” sesiyle bitmesinin sebebi ise Geniş 

Zaman ve Şimdiki Zaman çekimlerinin buna imkan tanımasıdır ( Olur, gelir, 

bakar, sever, çeker, yanar, isterim, beklerim ; seviyor, bekliyor, yanıyor vb.). 

Sadece Türk şiirinde değil, bütün dünya şiirinde asıl mevzu sev, aşk, sevgili 

olduğu düşünülürse şiirde muhatap genellikle sevgilidir. Bu itibarla sevgiliye 

hitap eden şiirler, ona kavuşma arzusunu, onun eziyetleri, lakaytlığı, cefası söz 

konusu olduğundan rediflerin bu sesle bitmesi tabii bir durumdur. Dikkate 

alınması gereken bir husus da sevgiliden genellikle üçüncü şahıs olarak 

bahsedilmesidir. Zira şiirde sevgiliye, gelirsin, yakarsın, olursun gibi ikinci 

şahıs ile hitap yerine, gelir-gelmez, yakar-yakmaz, olur- olmaz gibi üçüncü 

şahıs olarak hitap edilir. 

Fiiller ve fiillerin çekimli şekillerinden oluşan, yaygın kullanılan şiirlerde 

şairler, farklılığı aynı fiilin zaman ve şahıs eklerini değiştirerek sağlamışlardır. 

Fiillerden türetilen rediflerin sık kullanılması şiirde ritmik bir akışkanlık 

sağlar. Şairlerin kendilerine özgü redif tercihleri de olabilir. Rediflere yönelik 

bazı çalışmalarda ; şaire özgü alışılmamış rediflerin kimi zaman şairin 



Mehmet AKKAYA 

6 

karakterine ve yaşadığı döneme ışık tutan ipuçları veren örnekler olma niteliği 

taşıyabildiklerine dair görüşler öne sürülmüştür. Bu bağlamda, rediflerden yola 

çıkılarak şairlerin meşrep ve mezhepleri, tarikat bağlantıları, yaşadıkları 

coğrafyaya dair tespitlerde bulunulabileceği  ya da rediflerin belge niteliği 

taşıdığı, şairin ve şairin içinde yaşadığı toplumun psikolojisine ışık tuttuğu 

belirtilmiştir ( Batıislam:2017: 47). 

Ahenk, müzikalite, akıcılık, anlam güzelliği divan şiirinin temelini oluşturur. 

Elbette msra sonlarındaki kafiye ve redif, bu ahengi sağlama hususunda önemli 

bir görev üstlenmiştir. Şiirin hem okunuşunda hem de ezber edilmesinde kafiye 

ve redifin önemli rolü bulunmaktadır. Redif, Türk edebiyatına İranlılardan 

girmiştir. Oysa kafiyenin kökeni Arab’a dayanır. Redif, anlamı ve görevi bir 

olan ekler ve kelimelerden oluşur. Kafiyeden ayrıldığı nokta da burasıdır. 

Şiirde anlamın kuvvetlendirilmesi, kafiyenin zenginleşmesi ve ahengin artması 

çok zaman redife bağlıdır. Redifler bir ahenk unsuru olarak kafiye olmaksızın 

dize sonlarında tek başlarına bulunabilirler ( Pala ,2004) 

Görülmektedir ki redif, Klasik şiir için vazgeçilmez bir unsurdur. Şiirin matla 

beytinden itibaren şiirin sonuna kadar aynı kelimeyle redifin sürdürülmesi 

,düşünce ve hayal dünyasının zenginliğini göstermektedir. Halbuki, her beyitte 

kafiyeye dayalı (ekler yardımıyla da olabilir) farklı kelimelerin kullanılması 

ise şairin kelime zenginliğine işarettir. Divan şiirinde her iki durumu gösteren 

şiirler mevcut olmasına rağmen, umumiyetle matla beyitte tercih edilen redif 

kelimenin şiirin sonuna kadar devam ettirildiği dikkati çekmektedir. 

Redif ile şiir münasebetini kısaca değerlendirdikten sonra şimdi asıl 

mevzumuz olan OLUR/ OLMAZ rediflerin değerlendirilmesine bakalım. Bu 

redif kelimelerle vücuda getirilen şiirlerde şairlerin muhtevalarına göre nelere 

olur, nelere olmaz dedikleri görülecektir. 

Olur, öncelikle bir kabulleniştir. Kadere rızadır. Aynı zamanda insan hayatıyla 

ilgili olarak nelerin olacağını -olabileceğini- da gösterir. Bu redif, sebep- sonuç 

ilişkisine bağlı olarak hangi durumlarda nelerin, nasıl gelişebileceğini, 

olabileceğini de göstermektedir. Olmaz redifi ise ilk planda bir karşı çıkışın 

ifadesidir. Ancak, her ne olursa olsun bazı şeylerin ol-a-mayacağını da ifade 

eder. Bu redif kelimelere bağlı olarak yazılan şiirler, şairin hayata bakışını, 

kabullenişini, karşı çıkışını gösterdiği gibi aynı zamanda dönemin değer 

yargılarını da gösterecektir.   



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

7 

OLUR 

Olmak fiili, şiirlerde tek başına kullanılmasından ziyade birleşik fiil yapısında 

karşımıza çıkmaktadır. Varlık kazanmak, vücuda gelmek, vuku bulmak ; 

gerçekleşmek veya yapılmak ;Bir görev, makam, san veya nitelik kazanmak; 

bir şeyi elde etmek, edinmek; bir durumdan başka bir duruma geçmek; 

herhangi bir durumda bulunmak; uygun düşmek, yerinde görülmek; yetişmek, 

olgunlaşmak; hazırlanmak, hazır duruma gelmek; sürdürmek, yürümek; bir 

kuruluşta bulunmak, mensup olmak; yaklaşmak, gelip çatmak; bir şey, birinin 

mülkiyetine geçmek; uymak, tam gelmek; yitirmek, elinden kaçırmak; bir 

yerde doğmuş, yaşamış olmak; bir olayla karşılaşmak, başına kötü bir şey 

gelmek; yol açmak; hastalığa yakalanmak, tutulmak vb. anlamları sağlamada 

etkin bir görev üstlenir. 

Fiilin ifadeye fonksiyonu itibariyle farklı anlamlar kazandırmasına dair bazı 

örnekler verilebilir: 

İşte şiir şimdi tamam oldu. İki hafta önce kardeşimin bir kız çocuğu oldu ve 

ben de ilk kez dayı oldum. Geçen hafta sonu çok güzel bir düğün oldu. Ablam 

nihayet profesör oldu. Yıllardır hayal ettiğim o araba benim oldu. Uzun ve 

ağrılı bir gecenin sonunda nihayet sabah oldu. Bu kıyafet tam üstüme oldu. 

Sıcaklar sayesinde incirler bu sene iki hafta erken oldu. Dün akşam sokağın 

başında büyük bir kavga oldu. Çok uğraştım ama kızım da sonunda 

Galatasaraylı oldu. Sen gideli tam üç yıl oldu. Bitmez diyordun ama bak hemen 

hemen oldu. Sevgili kızım biz Balıkesir’de yaşarken oldu. O kadar uzak 

durmama rağmen sonunda bu da oldu. Yusuf, temizliğe çok dikkat etmesine 

rağmen uyuz oldu. İçkiden nefret ederdi ama bugün akşamcı oldu vb. 

Olmak fiili yukarıda da görüleceği gibi yardımcı fiil fonksiyonu ile ifadeye 

değişik anlamlar kazandırmaktadır. Fiilin tek başına kullanımına insan zihnini 

tarumar eden Allah (c.c)’ın alemlerin yaratılışındaki kudretinde görmekteyiz. 

Bu nice saikalardan daha muktedir şekilde insanın zihnine ve kalbine düşer. 

Allah, “Kün” (ol) demiştir ve alemler vücuda gelmiştir. Yoktan var etme 

gücüne sahip sadece yüce Mevla’dır.  



Mehmet AKKAYA 

8 

OLUR- NE OLUR – NELER OLUR 

1. Eskiden beridir halk arasında hazine saklanan yerlerde yılan bulunduğuna 

inanılır. İnsanlar, hazinelerini bir yere saklarken başkaları elde edemesinler 

diye, tılsımla hazineye muhafız olarak bir yılan, büyük yılan (ejderha) 

bırakırlarmış.  

Divan şiirinde sevgilinin yüzü için değişik tasavvurlardan biri de genç 

(hazinedir). Bu hazineyi bekleyen ise saç yılanıdır ( ki saç-mâr teşbihi şiir için 

bir klişe haline gelmiştir. Farklı hayaller içinde en çok hatıra gelen, zülfün 

rengi ve şekli itibariyle yılan olarak düşünülmesidir). 

 “Genc-i cemâli üzre saçı târ-u-mâr olur 

 Ger kande genç olsa ‘ıyân anda mâr olur”  

(Muhibbî, 369/1) 

Saç (yılan)- yüz (genç, hazine) ilgisi eski şiirde sıkça karşımıza çıkan 

tasavvurlardandır. Saçın her teli, yüz hazinesine kavuşmak isteyenin  boynuna 

bir yılan olur: 

 “Komaz teferrüc itmeğe genç-i hüsnini 

 Her târ-ı zülfi başına bir ejdihâ olur”     

(Muhibbî, 594/2) 

 “Mâlik olur mı kimsene hîç genç-i hüsnine 

 Zülfini anun iki yane ejdihâ olur”    

(Muhibbî, 876/3) 

Sevgilinin yüzü hazinedir. Hazineleri tılsımla yılan bekler. Divan şiirinde saç- 

yüz münasebetinde bu hayal sıkça karşımıza çıkar. Yüzün iki yanında salınan 

zülüfler iki yılan gibi düşünülür. Muhibbî, bir beytinde saçın her bir telini 

hazineyi bekleyen yılan olarak tasavvur etmiştir: 

 “Komaz teferrüc eylemege genç-i hüsnini 

 Zülfini anun her biri bir ejdihâ olur”       

(Muhibbî, 915/2) 

Sevgilinin sünbülleri (saçları), gül yüzünde dağıldığı zaman her bir teli can ve 

gönlün helakine yılan olur: 

 “Sünbülleri ki gül yüzüne târumâr ola 

 Cân u gönül helâkine her târ mâr olur” 

(Usûlî, 35/2) 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

9 

Yüze dökülen siyah zülüfler, gündüzün önüne çekilmiş gece perdesi gibidir. 

Yüz, nurdur, aydınlıktır. Sevgili, yüzünden kara zülüflerini kaldırınca âşığın 

gecesi gündüz olur: 

 “Şâm olur rûzum ruhına zülfün eylerse nikâb 

 Lutf edüp ref’-i nikâb eylerse şâmum rûz olur” 

(Şeyhülislâm Yahyâ, 133/3) 

Sevgilinin zülfü o nisbette hilekârdır ki âşıkların canlarını, gönüllerini 

yağmalayan harami olur: Saç, rengi, şekli ve kokusu itibariyle çok zengin 

tasavvur ve tahayyüllere imkan tanımaktadır. Bazen tuzak olur, gönül kuşunu 

avlar. Bazen aşktan sabıkalı âşığı dâra çeker. Bazen yılan olur bazen sümbül. 

O, her zaman güzel kokar. Misktir, anberdir, kâfurdur. Bazen teşhis edilir: 

âşıkların gönül mülkünü yağmalayan bir harami olur: 

 “Nice meh-rûdur ki dâyim zülf-i mekkâruna anun 

 Ehl-i ‘aşkun cânları vü dilleri yağma olur”    

(Rıdvân, 216/2) 

Hazineler her daim yıkık, virane yerlerde olur, diye bir inanç vardır. Definenin 

mamur yerlerde olması beklenmez. Sevgilinin âşığın gönlünü harap etmesi 

yerindedir. Zira, gönülde aşk gibi bir hazine vardır: 

 “Bende-i ‘ışk oldugumçün bâtınım yıksan nola 

 Pâdişâhum gizli genc oldugı yir vîrân olur” 

(T.Yahyâ, 120/6) 

Âşığın gönlü, sevgilinin zülüf zincirine bağlanmıştır. Bir ömür ayağında 

zincirle sevgilinin kölesi olarak oradan oraya gezer durur. Zülf, halka halka 

şekliyle zincirdir. Zincir, ya deliye ya köleye müstahaktır. Zülf halkası bazen 

gönül kuşu için tuzak olur. Murg-ı dilin bu tuzağa yakalanmaması mümkün 

değildir. Zirâ tuzağın içinde cezbedici ben yemi vardır: 

 “Dâne-i hâlün hevâsıyla hümâ bîdâd olur 

 Dil esîr-i dâm-ı zülfündür nice âzâd olur”  

(Hâtif, 100/1)  

2. Baharda yağmur çok olur. Bahar mevsimi, yağmur sayesinde canlanmanın, 

yeşermenin var olduğu zamandır. Baharda bilhassa nisan yağmurları herkesçe 

malumdur ve bereket nişanesi olarak görülür.  

Sevgilinin yüzü, her şeyiyle bahardır. Şiirde âşığın gözyaşı dökmesinin bir 

sebebi de budur. Zira, bahar olan sevgilinin yüzünü görmek gözyaşı (yağmur) 

dökmek için yeterlidir: 



Mehmet AKKAYA 

10 

 “Görsem yüzüni gözlerüm ol demde yaş döker 

 Fasl-ı bahar olsa sular cûybâr olur “         

(Muhibbî, 369/2) 

3. Göz yaşı ile dert ifşa olur. Ağlamak, insanı rahatlatan ifrazattandır ama dosta 

düşmana karşı zayıflığın da alametidir. Elbette dert ağlatır ama düşmana karşı 

acıya tuz basmak gerekir: 

 “Korkum budur ki dîdelerüm yaş akarak 

 Halk-ı cihana derd-i dilüm âşikâr olur”  

(Muhibbî, 360/3) 

4. Sevgili bir kez olsun yüzüne baksın diye âşıklar sevgilinin kapısında kul 

olur. Sevgili sultandır. Sultana bende olmak gerekir. Sultanın lütfu kulunu, 

kölesini kâle alıp yüzüne bakmasıdır. Bu lütfu görmek için âşıklar sultanın 

kapısında bir ömür bende olurlar: 

 “Âh kim rahm ile bir kerre nazar ide diyü 

 Kapusında bu Muhibbî nice yıl sâyil olur”  

(Muhibbî, 396/5) 

5. Sevgili, âşığın her daim karşısında ağlayıp inlemesinden mutlu olur. Sevgili, 

divan şiirinde eziyeti şiar edinmiştir. Âşığın perişan hali onu mutlu eder, 

bundan haz alır (Genellikle âşığa eziyet eden bir sevgili tipi, şiirde karşımıza 

çıkmaktadır. Bu tavırda sadistliği, merhametsizliği görmekteyiz. Halk arasında 

(alan memnun; satan memnun) diye bir söz vardır. Âşık da bu çileye dünden 

razıdır: 

 “Yâre karşu her kaçan dil bülbüli nâlân olur 

 Gonca-veş eyler tebessüm gül gibi handân olur”   

(Muhibbî, 405/1) 

6. Gam askeri gönül hanesinde konaklarsa başka misafire( neşe, sevince) yer 

kalmaz. Misafir, misafiri sevmez; ev sahibi hiç birini sevmez, diye bir söz 

vardır. Gönül, bir hanedir. Oraya ne zaman gideceği belli olmayan, gam, dert 

askeri gelip yerleşmiştir. Neşe, mutluluk gibi bir başka konuğa orada yer 

kalmamıştır. Gam askeri, bulunduğu yeri tarumar eder, viraneye döndürür: 

 “Konmaga yir kalmadı dil hânesinde şâdiye 

 Leşker-i gam kondugı yirler kamu vîrân olur”     

  (Muhibbî, 405/3) 

7. Göz, fitmedir. Bu fitneliği de ona hilal kaşlar öğretmiştir. Gözler, fitneci 

olur: Hele ki meh-i tamâm (dolunay) olduğu zaman bu fitnelik ne mertebelere 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

11 

yükselir. Dolunay, her ne kadar şiirde sevgilinin yüzünün güzelliğini, 

parlaklığı ifadede sıkça kullanılan bir teşbih unsuru olsa da halk inancında ayın 

bu hali zuhur edince hep fenalık beklenir: 

 “Fitne ta’lîm eyleyen çeşmüne her dem zülfidür 

 Âh kim devr-i kamerde ne ‘aceb fettân olur”         

 (Muhibbî, 405/4) 

8. Âşığın âhı servi boylu sevgilye rüzgar olur: Ah rüzgardır. Servinin salınması 

için ihtiyaç duyduğu rüzgarı âşık ahıyla temin eder. Goncanın açılıp gül olması 

için suya ihtiyaç vardır. Bunu da sağlayan âşığın gözyaşlarıdır. Bunun yanında 

güle rengini veren de kanlı gözyaşlarıdır: 

 “Serv gibi salınur derd ile âh itsem eger 

 Aglar isem açılur san goncadur handân olur”        

  (Muhibbî, 550/2) 

Sevgili, âşığın ahlarından incinir, kırılır ama âşık ne yapsın sevgiliyi görünce 

bîtap bir halde kendinden geçer. Ah çekmemek, ah sancağını göklere 

çekmekten başke elinde bir şey gelmez: 

 “Âhına incinme gâhî ‘âşık-i dîvânenün 

 Neylesün bîçâre gördükce seni bîtâb olur”   

(Nef’î, 40/2) 

9. Râ harfine benzeyen hilal kaşlar, yüze dökülen saçların altına gizlenip 

pinhan olur: Kaş (ebrû), için hilal, hançer,hançer, mihrâb, râ vb. estetik 

teşbihler kullanılmıştır. Yüz, pek çok güzellik unsurunu bir arada 

bulundurmaktadır. Yüzde mevcut olan kaşlar, turra, zülf, ben, yanak, dudak, 

ayva tüyleri gibi güzellik unsurlarının birbirleriyle münasebetleri zengin 

hayallere imkan tanımaktadır. Saç, gecedir, hilal de gece görünür. Hilalin veya 

ayın önüne bazen bulut gelir ve ay görünmez olur. Beyitte hilal kaçların üstüne 

düşen saçlar, bulutların ayı örtmesi gibidir. Bu söyleyiş (Ay bulutta bulutta, 

mendilim kaldı dutta) gibi bir halk türküsünü de çağrıştırmaktadır: 

 “Zülfi altında meger görmiş nigârun râ kaşın 

 Ol sebebden ebr içinde mâh-ı nev pinhân olur”     

 (Muhibbî, 550/3) 

10. Gönül hanesinin taşları, mercan olur, yakut olur: Eski zamanlarda evler 

daha ziyade taştan yapılırdı. Taş evler, muhkem olmasının yanında yazları 

serin; kışları sıcak olur. Âşığın gönül hanesi de öyle muhkemdir ki bu binanın 

taşları mercandan, yakuttandır. Bu taşlara rengini ve değerini veren de kanlı 

gözyaşlarıdır: 



Mehmet AKKAYA 

12 

 “Kanlu yaşumdan nazar kılsun bu gönlüm dârına 

 Bir taşı yâkût ü bir taşı anun mercân olur”      

(Muhibbî, 550/4) 

11. Sevgilinin güzelliklerini anlatmakta yazılan her bir beyit, bir divan olur: 

Sevgilinin güzelliğini anlatmaya ne kalem, ne mürekkep yeter. O ölçüde 

güzelliğe sahiptir ki yazılan her bir beyit, divan niteliğinde olur. Onun sadece 

gözlerini anlatmaya, vasf etmeye dahi divanlar yetmez: 

 “Bu Muhibbî her kaçan yazsa sıfat-ı hüsnini 

 Ruhları vasfında her bir beyti bir dîvân olur” 

(Muhibbî, 550/5) 

 “Bu Muhibbî her kaçan yazsa ber’ât-ı hüsnini 

 Ruhları vasfında her bir beyit bir dîvân olur”   

(MuhibbÎ, 942/6) 

12. Sevgilinin yüzünü görmek şansı, bahtı açar. O anda Allah’tan ne istense 

olur: Bazı insanları görmek insana huzur; bazılarını görmek de uğursuzluk 

getirir, diye inanç vardır. Sabah evden çıkınca ilk görülen kişinin o günün nasıl 

geçeceğini belirleme özelliği vardır. Sevgili gibi bir sultanı görmek murattır. 

Beklenmedik güzel bir şey gerçekleştiğinde ( bugün başka bir şey istesem 

olacakmış” diye sözler her zaman hatırımızdadır: 

 “Görsem yüzün cân u dilüm pür-ziyâ olur 

 Hakdan ne hacet istesem ol dem revâ olur”  

(Muhibbî, 569/1) 

Sevgili, bir afettir. Yüzünü gösterdiği zaman hengame, kargaşa olur. Ayva 

tüyleri zuhur etse, görünse can belası olur. Şiirde genellikle Hızır, yeşillik, hat, 

âyet gibi tasavvur edilen ayva tüyleri bazen de âşığın ölüm fermanıdır: 

 “Ârızun ‘arz itse dilber âfet-i devrân olur 

 Hattı geldükde velî âhır belâ-yı cân olur     

(Muhibbî, 663/1) 

13. Bela bela üstüne gelir: İnsanların başına bir bela musibet geldiği zaman 

ardından başka belalar da beklenir. Bununla kalsın diye dualar edilir. Karalık, 

küfrdür, beladır. Âşığa bela olarak siyah zülfler yeter de artar bile. Üstüne bir 

de ayva tüyleri de olursa bela bela üstüne gelmiş olur: 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

13 

 “Kazıt hattun zülf yiter çün belâ bana 

 Bir yaneden bu dahî gelür bir belâ olur”      

(Muhibbî, 569/2) 

O gece saçlı güzele gönül vermek demek, belaya koşmak demektir. Âşık olmak 

zaten bir bela iken, gece saçlara gönül vermek, bela üstüne belayı davet 

etmektir: 

 “Kim bağlar ise zülfine dil mübtelâ olur 

 Başda belâsı üstine ol da belâ olur”       

(Muhibbî, 594/1) 

14. Yılanın başı küçükken ezilmezse  büyür, ejderha olur. Gelecekte tehlike 

arz edecek bazı hususlarda erken müdahale önemlidir. Erken tedbir, sonradan 

ortaya çıkacak daha büyük tehlikeleri önleme konusunda rahatlatıcı bir 

tasarruftur. Halk arasında pek de meşhur olan şu sözü her duyarız . “ Yılanın 

başını küçükken ezmeli”. Lakaytlık ve işi oluruna bırakmak tavsiye edilmez. 

Fitnenin kaynağı olan zülf, erken vakitte kesilmezse ileride fettan olur, nice 

masumun kanına girer; gönül hanesini talan eder: 

 “Şâhâ uzatma saçunı kes halka fitnedür 

 Dirler kaçan ki yaşaya mâr ejdehâ olur”   

(Muhibbî, 569/4) 

15. Güzel şeyleri düşünmek, güzel şeyleri hatırlamak güzelliğe sebep olur: 

Sâdî-i Şirâzî’nin meşhur dörtlüklerinin birinde şöyle diyor: éİçinden ne geçerse 

o olursun/ İçinden gül geçerse gül kokarsın, hem kendine hem başkalarına/ 

İçinden diken geçerse batarsın, hem kendine hem başkalarına”. İyi düşünmek 

ve olumsuz gibi görünen durumları dahi hayra yormak, hayır getirir: 

 “Ansa Muhibbî leblerün ile meyânunı  

 Şi’ri hayâl-güster ü şîrîn-edâ olur”      

(Muhibbî, 569/5) 

16. İnsan, dileğini kullardan değil, Allah’tan istemelidir. Sabahın  seherinde 

Allah’a açılan eller boş dönmez, dilekler hep olur: 

 “Eyle seherde koma Muhibbî niyâzunı  

 Hâcet dilense Tanrı’dan ol dem revâ olur”  

(Muhibbî, 594/5) 

17. Zülfe gönül veren deli olur: Zülfe gönül vermek birine sevdalanmaktır. 

Sevda, karadır saç gibi. Akıl dağınık olur zülf gibi. Saçın karalığı ve dağınıklığı 

ile sevdanın karalığı ve aklın dağınıklığı pek alakalıdır. Daha ziyade lise 



Mehmet AKKAYA 

14 

çağlarında sıkça söylenen bir söz vardır eskiden: Gönle sevda düşünce başta 

akıl, seyahate çıkar, diye. Demektir ki akılla aşk bir arada bulunmuyor: 

 “Gelse başa zülfi sevdâsı gönül şeydâ olur 

 Tagıdur ‘aklını külli ‘âleme rüsvâ olur”  

(Muhibbî, 616/1) 

Zülf, âşıklara ne beladır ki bazen boynuna halka bazen ayağına bend olur. Âşık 

ne yaparsa yapsın zülfe giriftar olmaktan başka çaresi yoktur: 

 “Dil giriftâr olmamak kâbil mi bend-i zülfüne 

 Ânı dâma çekmeğe her halka bir kullâb olur”     (Nef’i, 40/4) 

Şekil, renk ve koku itibariyle çok zengin hayallere imkan tanıtan saç, al 

yanağın üstüne düşünce kırmızı gülün üstüne örtülmüş menekşe olur. Bu 

hayali, gülün üzerine örtülmüş menekşe renginde ipek bir örtü olarak da 

düşünmek mümkündür: 

 “Yanagun üzre zülfüni görüp gönül didi 

 Zi hoş benefşe kim gül-i sürha nikâb olur”    

(Ahmedî, 179/2) 

18. Aşıklar, pervasız olur: Aşk ehlinin gözüne sevgiliden başka bir şey 

görünmez. Dünya yansa umurunda olmaz. Umarsız, çıkarsız, hesapsız yaşar. 

Pervasızlığın temelde iki sebebi vardır: Bunlardan ilki zenginlik ve diğeri 

kaybedecek bir şeyin olmaması. Aragon’un dediğince “ Aşk, insana güç veren 

tek özgürlük yitimidir”: 

 “Tîr-i gamzenden sorsan havf ider âşıklarun 

 Ölmege cânlar virür ‘ışk ehli bî-pervâ olur”  

(Muhibbî, 616/2) 

19. Aşk, ağlatır; dert söyletir: Âşık olan kişi derde talip olmuştur. Aşkın safası 

yoktur ama cefası çoktur. Sevenler, uyku nedir bilmezler, rahat bir uykuyu 

ancak rüyada görürler. Sabahlara kadar aşk derdiyle ağlayıp inleyen âşığın 

gönlü, yanık nağmeli bir ney olur: 

 “Meclis-i gamda büküldi çenge döndi kâmetüm 

 Subh olınca nâle eyler dil ney-i gûyâ olur” 

(Muhibbî, 616/4) 

20. Her bağın, bahçenin bağbanı olur: Hiçbir mekan boş değildir, her bahçenin 

bir bahçevanı mutlaka bulunur. Onun görevi sadece bahçeye bakmak, imar 

etmek değildir, aynı zamanda bekçilik yapar. Sevgilinin yüzü, en güzel 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

15 

gülşendir. Ayva tüyleri bu bahçenin duvarıdır. O mahmur gözleri de gülşenin 

bağbanı, bekçisidir:  

 “Dîvâr çekdi hattını gülzâr-ı hüsnine 

 Çeşmi o gülşeni gözedür bâgbân olur”       

(Muhibbî, 638/2) 

21. Muhibbî’nin aşk kıssası dillere destan olur: Divan şiirinde şairlerin aşk 

kıssasının kahramanlarından Mecnun ve Ferhad ile kendilerini mukayese 

etmeleri bir gelenektir. Bu iki âşığın  adı eskilerde kalmıştır. Muhibbî’nin aşk 

husussunda adı onları geçmiştir. Şimdilerde herkes sultanından adından ve 

aşkın bahseder: 

 “Efsâne oldı Kays ile Ferhâd kıssası 

 Dinlen Muhibbî kıssası nev-dâstân olur”  

(Muhibbî, 638/5) 

 “Düşdi Muhibbî ‘aşkına sevdâ-yı zülf-i yâra 

 Şimdengirü dillerde ol Mecnûn-leyin destân olur”    

(Muhibbî, 823/5) 

22. Sevgili gelip geçerken (lutfedip) ayağını yüzüne bassın diye âşıklar, hâk ile 

yeksân olup toprağa karışırlar. Divan şiirinde sevgilinin dokunduğu her şey 

kutsal bir değer taşır. Bastığı, ayak altında çiğnediği toprak dahi âşık nazarında 

sürmedir. Bu toprağı alıp gözüne ilaç diye sürer. Sevgili, o denli lakayd, 

umursamazdır ki âşığın en perişan hali dahi onun gönlünü yumuşatmaz. Bazen 

güzellik meydanında sevgili oynasın diye zülf çevgânına başlarını top ederler. 

Gelip geçerken görmek arzusuyla eşik taşında yatarlar ( ki burada bulunmasına 

izin verilmesi büyük lütuflardandır). Onun güzergahında hâk ile yeksân olmak 

onun ayağını öpmek hayalinin gerçekleşmesi demektir. Bu itibarla âşıklar 

onun yollarında toprak olurlar: 

 “Yüzi üzre pâ koyasun diyü her dem ehl-i ‘ışk 

 Râh-ı kuyunda senün bil hâk ile yeksân olur”       

   (Muhibbî, 663/2) 

 “Reh-güzâr-ı kûy-ı dilberde şu kim pâ-mâl olur 

 Tâli-i devlet bulup bahtı anun hoş-hâl olur”  

(Muhibbî, 824/1) 



Mehmet AKKAYA 

16 

 “Yüzini sürmek diler pâyuna cânâ bu gönül 

 Râh-ı kuyunda anunçün hâk ile yeksân olur”        

  (Muhibbî, 825/3) 

Sevgilinin ayak toprağının sürme (kuhl) olması şiirin önemli teşbihlerindendir. 

Burada amaç, sevili ve ona dair her şeyin değer bulmasıdır, yüceltilmesidir. 

Âşığın ağlamaktan hasta olan gözüne en iyi ilaç, yârin ayak toprağıdır: 

 “Bir zerre denlü kuhle gönül rağbet eylemez 

 İzün toziyle dîdelerüm rûşenâ olur”            

(Muhibbî, 741/4) 

Sevgilinin köyünün düşkünleri (âşıklar), gece gündüz sevgilinin eşik taşında 

yatarlar. Eşik taşı onlar için kuştüyü yastık misalidir. Âşıklara eşik taşından 

daha yumuşak bir yatak ve yastık bulunmaz: 

 “Rûz şeb taş yaslanur üftâde-gân-ı kûy-ı yâr 

 Bâliş-i mermi mahabbet ehlinün sengin olur”       

  (Sabrî, 15/4) 

23. Âşıklar, sevgili için kurban olur: Sevgili, etrafında her ne varsa ondan 

dolayı değerlidir. Divan şiirinde sıkça karşılaşılan tasavvurlardan biri olan 

köy- Mekke/ ev- Ka’be münasebeti ile sevgilinin yaşadığı yere değer yüklenir. 

Bu teşbihte şairler bir beis görmezler. Nasıl ki hac farizasını ifa için Mekke’ye 

giden hacılar, Ka’be etrafında tavaf (yedi kez) tavaf ederlerse, âşıklar da 

sevgilinin yüzünü görebilme arzusuyla evinin etrafında tavaf ederler. Aynı 

zamanda hacda kurban kesilmesi, âşıkların sevgilinin köyünde kendilerini 

kurban etmesi düşüncesine imkan tanır. Yüz-Ka’be teşbihini destekleyen şu 

ilgiler de dikkati çekmektedir: Siyah saçlar, Ka’be’nin siyah örtüsü ve Hacer-

el-Esved taşı- yüzde ben (hâl), zülf- Ka’be kapısının halkası: 

 “Ka’bedür kuyun varur ‘âşıklarun sürin sürin 

 Cân u dilden her birisi yolunda kurbân olur”   

(Muhibbî, 663/3) 

 “Almasun penbeye kanum sorsun ancak ağzına 

 Ka’be kuyına kaçan bu cân u dil kurbân olur” 

(Muhibbî, 912/3) 

24. Âşığın ahı rüzgar; gözyaşları da yağmur olur: Divan şiirinin sevgiliden 

sonra gelen tipi âşık, her zaman ah edip inlemekte ve çektiği ayrılık derdiyle 

gözyaşı dökmektedir. Ah ve gözyaşı şiirde değişik hayallere imkan tanımakta, 

bunların başında da rüzgar ve yağmur gelmektedir: 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

17 

 “Gülşen-i kuyında yârun aglayup âh eylesem 

 Açılur gül gibi sanur bâd ile bârân olur”    

(Muhibbî, 663/4) 

Âşığın gözü ağlamaktan başka iş görmez. Sevgilinin gözü, ne kadar fitnelikte 

mâhirse âşığın gözü de ağlamakta o nisbet ustadır. Bağdat’ı Mısır’ı hatırlayan 

âşığın gözyaşları Nil olur, Fırat olur: Bağdat ki zenginlikleriyle doğunun göz 

kamaştıran eski bir şehridir. Güzellerin düşmanı çok olur derler. Bu itibarla 

Hülagu Han’dan bugüne pek çok kez saldırıların hedefi olmuştur. Bağdat’ın 

şiirde zikredilmesinin bir sebebi de Fırat nehridir. Mısır ise güzelliğin 

membaıdır. Hz. Yûsuf’tan dolayı “Mısr-ı Melahat” güzellik Mısr’ı diye değer 

bulmuştur. Mısır’ın şiirlerde geçmesinin asıl sebebi Hz.Yûsuf olmakla beraber 

âşığın gözyaşlarının ifadesinde Nil nehrinden dolayı da değer bulmuştur: 

 “Gözüm katında Mısr-ıla Bağdat’ı itme yâd 

 Derdünde göz yaşum nice Nîl u Furât olur”   

(Ahmedî, 152/3) 

Sevgilinin yüzünü hayal edip geceler boyunca gözyaşı döken âşığın mekanı 

lale bahçesi gibi olur. Lale ile kanlı gözyaşlarının renk ilgisi olduğu gibi aynı 

zamanda ağlamaya sebep olan yüzün de renk ve zarafet ilgisi vardır. Sevgili, 

gül yüzlüdür; lale yanaklıdır: 

 “Yüzüni ârzû idüben nice ki aglaram 

 Gözüm yaşı irişdügi yir lâle-zâr olur”        

(Ahmedî, 164/3) 

Dert köşesinde ayrılık mahmurkuğuyla gözyaşı döken aşıkların yaşları, şarapla 

aynı renk olur: 

 “Künc-i mihnetde humâr-ı hecr ile kan aglayub 

 Dîdei ‘âşıklarun sahbâ ile yek-reng olur” 

(Vahyî, 81/3) 

25. Sevgili sultanı sahraya gelip otağ kuracak olsa, âşıkların her bir gözyaşı 

onun için birer kızıl çadır olur: Âşıkların yegane gayesi seviliyi mutlu etmek, 

onun için bir şeyler yapabilmektir. Eğer sevgili,  gönül sahrasına gelmiş olsa 

âşıklar, kanlı gözyaşlarıyla  (habab: hava kabarcığı misali) onun için kızıl 

çadırlar dikerler: 

 “Konmaga gelse gönül sahrâsına sultân-ı ‘aşk 

 Bu habâb-ı eşk ana yir yir kızıl har-gâh olur”  

(Muhibbî, 712/4) 



Mehmet AKKAYA 

18 

26. Sevgili için kul, köle olanlar(âşık)’ın her ne muradı varsa olur: Sevgili için 

yapılan fedakarlıklar boşa gitmez. Sultan için kul, köle olanlar, mutlaka bir gün 

muradına erer. Zaten onların tek muradı belki de bu sultana köle olabilmektir: 

 “Her kim ki sana cân u gönülden gulâm olur 

 Her ne kim anun da murâdı tamâm olur”  

(Muhibbî, 720/1) 

27. Güneş meyveye değmezse ham olur: Meyveler, olgunlaşmak, tatlanmak 

için güneşe ihtiyaç duyarlar. Bir ağaçta dahi yaprak altında kalıp güneşle temas 

etmemiş meyveler, güneşte kalanlara göre daha geç olgunlaşır. Nasıl ki 

güneşin hararetiyle meyveler tatlanıyorsa aşk ateşinde pişen âşıklar da öylesi 

olgunlaşırlar: 

 “’Işkun şu’â’ı ile bulur her kişi kemâl 

 Gün meyveye tokunmaya ol meyve ham olur”      

 (Muhibbî, 720/2) 

28. Güzeller, şiire boyun eğer, râm olur: Muhibbî, çok eski bir geleneği 

hatırlatıyor. Her güzel, kendisine meyl eden âşıktan şiir bekler. Bir asır 

öncesinde şair Necâtî’nin de bu hususta ( Şimdi güzeller avlanur oldu nükûd 

ile) bir tespiti vardır ki doğrudur. Nice güzelin, kendisine münasip olmadığı 

halde -sadece- zenginliğinden dolayı izdivacın izdivacına şahit olan çoktur. 

Lâkin değişmeyen bir gerçek varsa kadınların kendisine şiir yazan, gönül ehli, 

duygusal erkeklere ilgi duyduğu da hakikattir. Bu durumda bir kişinin çok 

parası yoksa kendini şiir yazma konusunda geliştirmesinde fayda vardır: 

 “Benzer Muhibbî sözleri sihr-i helâldur 

 Her kankı dilber işide anı da râm olur”    

(Muhibbî, 720/5) 

29. Her sultanın tacı olmaz; taçsız sultan da olur: İki sultanlık vardır: Birisi 

dünya mülküne sultanlıktır, diğeri de aşk mülküne sultan olmaktır. Elbette, 

sultanların, padişahların, kralların saltanat alameti olarak başlarında tacı olur 

ama aşk mülkünün sultanı yalın ayak; başı kabaktır. O, surette aşkın esiridir 

ama hakikatte aşkın sultanıdır: 

 “Şol esîr-i ‘ışk olan abdâla bak gel husrevâ 

 Baş açık serverlik ider ‘âleme sultân olur”    

(Muhibbî, 725/2) 

30. Âşığın ahıyla gökyüzünde ay balık gibi pişer, kebap olur: Ah, âşığın her 

daim içinde olduğu durumun bir alametidir. Zira, aşk derttir, çiledir. Ahın 

kaynağı gönülde yanan aşk ateşidir. Ahın menzili gökyüzüdür. Fizik kuralları 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

19 

gereği ah, yerde durmaz hep yukarıya doğru döne döne çıkar. Ahın hedefinde 

genellikle talihi olumsuzlaştıran felek vardır. Bu esnada ahın hararetiyle 

karşısına ne çıkarsa onu yakar kavurur. Ah, o ölçüde hararete haizdir ki 

gökyüzünde balık gibi kıvrılmış ayı dahi pişirir, kebap eder: 

 “Çarh tennûrına âhum bir harâret virdi kim 

 Mâh-ı nev anı bişüp mâhî gibi büryân olur” 

(Muhibbî, 725/3) 

Sevgilinin köyü, mahallesi, gülzardır, gül bahçesidir. Bu bağlamda sevgiliyi 

de gül olarak düşünmek gerekir. Gül-gülşen münasebetinde tenasübe uygun 

olarak bülbülün de bulunması gerekir. Âşık, bu bahçede bülbüller kebap 

olmasın diye ah etmekten imtina eder: 

 “Gülzâr-ı kuyun içre Mesihî iderken âh 

 Bülbül sakınsun ugramasun kim kebâb olur”        

 (Mesihî, 42/6) 

31. Aşk, kadehinden şarap içen mahşere kadar sarhoş olur: Allah, sevdiği 

kuluna aşk duygusunu verir, gönlüne aşk ateşi düşürürmüş. Aşk için 

düşüncelerden biri de aşk- şarap ilgisidir. Aşk, öyle bir şaraptır ki ondan bir 

kadeh içen mahşere kadar ayılmaz, sarhoşluğu devam eder. Bu demektir ki bir 

kez âşık olan bu dünyada bir daha huzur bulmaz, kendine gelemez. Gerçi, aşk 

şarabıyla sarhoş olan da bir daha ayılmak istemez: 

 “Işk câmından Muhibbî kime olmuşdur nasîb 

 Bulmaz ol hüşyârlık tâ haşre dek sekrân olur”       

 (Muhibbî, 725/5) 

32. Gönül kimi severse bu dünyada en güzel o olur: “Gönül kimi severse güzel 

odur” diye bir söz vardır halk arasında. Bu hususta pek çok rivayetler de 

dillerde dolaşır. Güzele sevenin gözüyle bakmak lâzım gelir. Her göz aynı 

bakmaz, aynı görmez. Aşk, bir iksirdir. Kimin sevdası gönle düştüyse onu 

dünyanın en güzeli gösterir gözlere…Leyla ile Mecnun’un dillere destan 

olmuş aşk hikayesinde Mecnun ile anası arasında şöyle bir diyalog geçer: 

Mecnun, Leyla’nın derdiyle, sevdasıyla onun kara gözleri gibi beyni kararmış 

vaziyette çölleri mesken tutunca anası çok üzülür. Bir gün çöllerden Mecnun’u 

bulup getirirler. Anası yalvarır Mecnun’a aklını başına devşirmesi, Leyla’dan 

vazgeçmesi için. Der ki: Oğlum, iste, sana kabilemizin en güzel kızını alayım. 

Olmadı, başka kabilelerden bakayım. Sen, bu kara kuru Leyla’da ne buldun? 

Onun için bu hallere düşmen reva mıdır? Mecnun, anasına şu cevabı verir: 

Ana, Leyla, benim elimde bir kadehe benzer. Ben o kadehle şarap içip sarhoş 

oldum. Siz kadehi görüyorsunuz, içindeki şaraptan haberiniz bile yok. Evet, 

insanı sarhoş eden kadeh değil, şaraptır ama bu şaraptan içmeyenler, şarabın 



Mehmet AKKAYA 

20 

tadını bilmeyenler, sadece kadehe takılırlar. Mecnun’un dediği gibi, insanı 

kadeh değil, içindeki şarap sarhoş eder: 

 “Mislün diyü itdüm gümân aradum ey ârâm-ı cân 

 Bî- mislün bildüm hemân bir dahi peydâ mı olur” 

(Muhibbî, 739/2) 

33. Vefa, yakınlık beklenenler hep vefasız olur; zamane güzelleri de pür-cefâ 

olur: Kimden yakınlık, dostluk beklersek o kişiden hep vefasızlık görürüz. Bu 

hayatın bir gerçeğidir. Birine iyilik yaparken yarın bir kötülük görebileceğini 

hatırda tutmak lazım. Durum böyle diye iyilikten vazgeçemeyiz. Mehmet Âkif 

ile Süleyman Nazif arasında geçen bir konuşma anlatılır: Âkif ile Nazif zaman 

zaman buluşup sohbet ile yürüyüş yaparlarmış. Galata Köprüsü’nden 

Karaköy’e giderken rastladıkları dilencilere karşı Âkif, çok seçici davranırmış. 

Bir para vereceği zaman mutlaka görme özürlü birini retcih edermiş. Nazif, bu 

hassasiyetin sebebini sorunca Âkif’in cevabı şu olmuş. “Birine hayır yaparken 

özellikle böyle seçiyorum ki beni görüp de yarın bana bir zararı dokunmasın, 

diye”. Âkif, tecrübeli birisidir. Bu tercihinin mutlaka bir hikmeti vardır. Zira, 

“Besle kargayı oysun gözünü” sözü boşuna söylenmemiştir. Bu hususta 

onlarca örnek hikaye veya söz bulunabilir. Yine de yine de iyilik yapmaktan 

vazgeçmek olmaz; ardından vefasızlık göreceğimizi bilsek bile. Güzellerin 

tavrına gelince asırlar öncesi neyse değişen durum yok, her zaman aynıdır. 

Hem, insanın hem  de ister kadın, ister erkek olsun tavır değişmemiştir. 

Eskiden insanlar çok vefalıydı şimdi vefa’(!)nın ancak adı kaldı, demek ne 

kadar doğrudur bilmem. Her cinsiyete bir davranış, bir karakter, bir misyon 

yüklenmiştir. Nasıl “Gelin evi, naz evi” sözü geleneksel bir sözse “sevgiliye 

nâz, âşığa niyâz”tasim olunmuştur. Herkes kısmetini yaşar: 

 “Kimden vefâ vü mihr umarum bî-vefâ olur 

 Bildüm zamâne hûbları hep pür-cefâ olur”      

(Muhibbî, 741/1) 

34. Aşk hastasına en iyi ilaç,  ölüm olur: Her derdin devası vardır. Her hastaya 

her ilaç fayda etmeyeceği gibi, her hastaya da her tabip çare olmaz. Aşk, bir 

hastalıktır, illettir, marazdır. Bu derdin tek bir çaresi vardır: O da ölümdür. 

Ölmedikten sonra bu derdin geçmesi mümkün olmaz. Fuzûlî de bu çareyi işaret 

ediyor: “ Aşk derdinün devâsı kâbil-i dermân degül / Terk-i cân derler bu 

derdün mu’teber dermanına”: 

 “Gel ey tabîb çek elüni girme zahmete 

 Ölmekden özge ‘âşıka sanma devâ olur”   

(Muhibbî, 741/5) 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

21 

35. Gülün olduğu yerde mutlaka bülbül de olur: Şiirin geleneksel yapısında 

seven- sevilenin söz konusu olduğunda alegorik olarak ilk akla gelen gül- 

bülbüldür. Bunun dışında bu ikiliyi sembolize eden servi- kumru ve mum 

(şem’)- pervane sıkça kullanılan imgelerdir. Can ile canan ayrı ayrı olmaz. Bu 

itibarla can’ın kendini feda etmesi durumunda ikilik ortadan kalkacaktır. 

Bakıldığında Cân-ân ifadesinde her ikisi de mevcuttur. Sevenin sevilen uğruna 

kendini yok etmesi, ikilikten kurtulmak yanında hakikatte vuslata ermektir. Bu 

durum daha ziyade mum-pervane münasebetinde görülmektedir. Sevgili her 

neredeyse elbette aşık da orada olacaktır.  

Mecnun’un ağzından hikayede şöyle bir ifade geçer: 

 “Bülbül gül içün ederken nâle 

 Onun derdine devâ mıdur lâle”  

Bülbülün derdi güldür, yaprakları solsa bile o, gülü ister. Bülbülü lâle 

bahçesine, lavanta tarlasına götürseniz dönüp bakmaz: 

 “Gördügince gün yüzün ‘âşıklarun nâlân olur 

 Kande kim açıla gül anda hezâr elhân olur”  

(Muhibbî, 817/1) 

36. İçki içilen sarhoşların bulunduğu yerde kavga çok olur: Sarhoşların kavga 

etmesi son derece gerçekçi ve insani bir durumdur. Bunu içki içilen 

mekanlarda ve dahi içkili düğünlerde her zaman görmek mümkündür. Zira, 

sarhoş kişi, bir zaman sonra şuurunu kaybeder. Hareketlerine ve sözlerine 

hükmedemez. Kavga için kıvılcım olacak bir söz, bir bakış yeter. Bunda 

içkinin içene cesaret vermesi gibi bir durum da söz konusudur. Halk arasında 

hep anlatılır: “ Hz. Peygamber (s.a.v), bir yolda yürürken şarap içenleri 

görmüş, gülüşmelerine ve sohbetlerine hayran olmuş. Lakin bir zaman sonra 

geri dönüşünde o kişilerin kavga ettiğin, kan revan içinde kaldıklarını görünce 

içkiyi lanetlemiş, haram olsun demiş. İçki “ şişede durduğu gibi durmaz” 

derler. Çok doğru bir söz, çok zaman münakaşalara, kavgalara sebep olmuştur. 

Sarhoşun sözüne, davranışlarına bakmamak, ona uymamak en güzelidir: 

 “Câm-ı la’lün isteme gel eyle çeşminden hazer 

 Kim ki bed-meste uyarsa lâbüd anda kan olur”      

 (Muhibbî, 817/2) 

İçki içilen mecliste bir müddet sonra insanlar sarhoş olurlar ve sarhoşluğun 

etkisiyle şuursuzca konuşulur. Sarhoş meclisinde kavga, niza eksik olmaz. 

Zira, içki şişede durduğu gibi durmaz. Orada fitne, fesat, hengame, şamata, 

gürültü, kavga vardır. İçki meclisi bunlardan hâlî olmaz: 



Mehmet AKKAYA 

22 

 “Anılsa lebün cân u gönül cenge düşerler 

 Mey meclisi bî-fitne vü şûr u şagab olmaz”  

(K. Nizâmî, 37/4) 

Şarap nev’inden bütün içkilerin olduğu yerde ya kavga olur ya da fitnelik çıkar. 

İçki, keyif verici bir içecektir ama ölçüsü kaçınca şişede durduğu gibi durmaz. 

Sarhoş olanlar, iradelerini kaybederler. Ne konuştuklarını bilseler de ne 

konuşacaklarını bilmezler. Bunun yanı sıra içkinin cesaret verici özelliği de 

dikkate alınırsa sahibine uygunsuz davranışlar yaptırması muhtemeldir: 

 “Hatt-ı lebünle irdi yine cânuma gubâr 

 Her kanda ise fitneye bâ’is şarâb olur”    

(Mesihî, 43/2) 

37. Kavuşmanın değeri, ancak ayrılık gelince anlaşılır: Değer, kıymet bilmek 

gerekir. İnsan, mayası, yapısı gereği, elindekinin değerini var iken bilmez. 

Hemen pek çok kişinin yaşadığı bir duygu durumudur ki ancak elde olanın 

değeri kaybedince bilinir. Bu hususta şu halk söyleyişini de hatırlamak 

durumundayız: “Kör göz badem olur”. Ne yazık ki insan bir şeye sahipken 

onun değerini bil-e-miyor. Bu, sağlık olur, para olur, bir dostun varlığı olur. 

Mevcut olan ne varsa hep değeri kaybedince anlaşılır: 

 “Vuslat içre hîç kes bilmez visâlün kadrini 

 Kıymetin ol dem bilür ki arada hicrân olur”  

(Muhibbî, 817/3) 

38. Zalimlerden adalet beklemek boşunadır. Onların sözü, ancak katline 

ferman olur: Cellattan insaf beklemek, taşa ekin ekip de hasat beklemek 

gibidir. Söğüt, su kenarında yetişir. Onu suyun içine dikseler yine de meyve 

vermez. Bağdatlı Ruhî, Terkib-i Bend’inde: 

 “Matbahlarına aç varan âdem degenek yer 

 Der-bânları var göz kapuda el degenekde” 

diyor (Ak, Coşkun, 2000). Rûhî, bu hakikati ne güzel söylemiş. Zenginin 

kapısından ekmek ummak boşunadır. Zalimden merhamet ummak gibi. Allah, 

kendi fakir, gönlü zengin insanlarla karşılaştırsın.  

Eşek arısı da bir arıdır ama bal vermez. Herkes kendine layık olan davranışı 

gösterir: 

 “Hey ne zâlimsin varup kapuna ger dâd istesem 

 Ya sorun ya öldürün diyü o dem fermân olur”    

(Muhibbî, 817/6) 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

23 

39. Sevgili, âşığını günde bin kez öldürse de onun sevgisi, âşığın gönlünden 

çıkmaz, her daim orada olur: Aşk işinde sebat, sadakat önemlidir. Âşık, her ne 

cevr ü cefâ görse de sevmekten vazgeçmez. Bu sadakat işinde başka bir husus 

daha vardır ki insan istenmediği, reddedildiği yere daha azimli olur. Halk 

arasında şöyle bir söz vardır: “İt, itildiği yere koşar” diye. Tarhana başında 

kovalanmış tavuklar, mangal başında kovalanmış sinekler, geri durur mu? 

İnsan da öyledir. Belki gururdan, belki ısrarından hep reddedeni elde etmek 

ister: 

 “Günde bin kerre beni cevr ile ger öldürsen 

 Sanma mihrün bu gönülden güzelüm zâyil olu”   

(Muhibbî, 820/4) 

40. Her mülkün zekatı olur: Zekat, var olan malın mülkün bereketi olarak 

verilmesi gereken bir paydır. Zekat, dinen farz kılınmıştır fakat bunun da 

ölçüsü vardır. Zekat verilmesi için malın (nisap) olması gerekir. Malın 

üremesi, artması göz önünde bulundurulur. Bir malın nisap olarak hesabında 

şu mal varlığına işaret edilir:  Bu ölçü: altında 20 miskal (80.18 gr), devede 5, 

sığırda 30, koyun ve keçide 40 adettir. Bu hususta (et-tevbe 9/60) ve 

Buhârî’den nakille hadislere bakılabilir (Din İşleri Yüksek Kurulu, 

(12.07.2017).  Sokak kültüründe delikanlıların güzel, genç kızlara sataşma 

sözlerinden biri de “ bu güzelliğin zekatını vermek lazım” şeklindedir. Sevgili, 

güzel değil, güzeller güzelidir. Elbette bu güzelliğin de zekatı olur. Âşık, bu 

zekata talip olur ama eli boş döner: 

 “Dimedün hüsn zekâtun bu Muhibbî’ye ehakk 

 Nice gündür tolaşur kûyunı ol sâyil olur”         

(Muhibbî, 820/5) 

41. Sevgilinin yüzünü görünce âşığın dili lâl olur: Seven, her an sevdiğini 

görmek, İçindeki aşkın beyan etmek ister. Fakat sevdiğini görünce dili dolaşır, 

ne diyeceğini unutur. Bu aşkın alametlerindedir. Beğenmek ve sevmek farklı 

şeylerdir. Sevginin testlerinden: Görünce fevkalade heyecanlanmak, ellerin 

terlemesi, dizlerin titremesi, ayakların dolaşması, söylenecek sözlerin uçup 

gitmesi hep sevginin göstergeleridir. Âşığın sevgiliyi görünce heyecandan 

dilinin tutulması normal bir durumdur. Ulvîî’nin şu beyti bu durumu izah 

edebilir: 

 “Arz-ı hâl itmege cânâ seni tenhâ bulamam 

 Seni tenhâ bulıcak kendimi aslâ bulamam”    

Ne doğru söylemiş şair. Seven, sevdiğini görünce neler söyleyeceğini önceden 

ezber eder. Sevdiğini yalnız görünce bütün bildikleri uçup gider. Dili lal olur, 

konuşamaz. İşte gerçek sevginin göstergesi bu olsa gerek. Eğer, bir delikanlı 

beğendiği genç bir kızın karşısına geçip hiç heyecanlanmadan, arkadaşıyla 



Mehmet AKKAYA 

24 

rahat rahat konuşurcasına gönlünden geçenleri diline dökebiliyorsa ona karşı 

ihtiyatlı olmak lazım: 

 “Derd-i dil ahvâlini dirdüm ki takrir eyleyem 

 Yüzini gördükce cânâ bu zebânum lâ’l olur      

(Muhibbî, 824/4) 

42. Görünmeyen, bilinmeyen şeyler üzerine çok dedikodu olur: İnsanın önde 

gelen özelliklerinden biri de bilmediği hususta daha çok fikir yürütmesi, 

konuşmasıdır. Bu davranışın temelinde bilinmeyeni merak etme söz konusu 

olduğu kadar, insanın dedikodu, gıybeti sevmesi de mümkündür. Sevgilinin 

beli o denli incedir ki kıldan haber sorar. Âşıklar, bu beli hep sarmak isterler 

fakat göremedikleri için dillerine dolarlar: 

 “Kimse bilmez kim vire mûy-ı miyânundan haber 

 Nice yıllardur bu müşkil üzre kıyl u kâl olur”  

(Muhibbî, 824/4) 

43. Dedikodudan kurtulanın kalbi, altın gibi saf olur: dedikodu, bir hususun -

gerçek ve gerçekdışı- enine boyuna konuşulmasıdır. Gıybet, bir hastalıktır. Her 

ne kadar başkalarına zarar vermeyen haline rahât’ül-kulûb dense de söylenecek 

sözlerin malum kişi kişilerin huzurunda söylenmesi ehvendir. Birisi birinin 

dedikodusunu yaparken sükut edip o kişiyi susmaya davet etmek güzel bir 

davranıştır. Dedikoducu tabir edilen kişilerden insanlar uzak dururlar. Şu bir 

gerçektir ki bize birinin dedikodusunu yapan kişi, başka bir ortamda da bizim 

dedikodumuzu yapacaktır. Mümkün mertebe bu davranıştan uzak durmak, 

kendimizi kurtarmak kalbimizi fenalıklardan korur. Halis bir altın yapar: 

 “Gıll u gışdan kurtulup olur Muhibbî sâf-kalb 

 Bûte-i hicrân içinde zer gibi çün kâl olur”     

(Muhibbî, 824/5) 

44. Ağlamakla insanın dedi ifşa olur: İnsan, rahatlamak için bağırır, inler, 

gözyaşı döker. Ağlamak, gönül derdinin dışavurumudur. Elbette ağlamak 

insanı rahatlatır, ifrazattan sayılır. Derdin ifşası, dostu üzer; düşmanı 

sevindirir. Düşmanı sevindirmemek için acıyı, kederi gizlemek gerekir. Divan 

şiirinde sevgili, sadist; âşık da mazoşisttir. Âşık, acı çekmekten zevk alır. Bu 

durum sadece divan şiirinde söz konusu değildir. Günümüz şarkı sözlerinde de 

aynı anlayışı görmekteyiz. Büyük ses sanatçısı, bestekar Orhan Gencebay’ın 

bir şarkısının sözleri şöyledir. “Dertleri zevk edindim, bende neş’e ne arar”. 

Bizim kültürümüzde biraz da arabesk etkiyle melankoliyi yaşamak, dertlerle 

mutu olmak duygusu vardır. Şair Didem Madak, “Ağlama, acın azalır” 

demekte. Ağlamak, derdini söylemek, insanı rahatlatır, acıyı azaltır. Oysa âşık, 

bu dertten beslenmektedir. Bu acının, ıstırabın azalmasını istemez: 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

25 

 “Serv-kaddini kaçan ansam bu gözüm yaş olur 

 Âh kılsam derdile derdâ bu srrum fâş olur” 

(Muhibbî, 832/1) 

Gözyaşı, gönüldeki derdin tezahürüdür. Bir kişi ağlıyorsa muhakkak 

derdinden, kederindendir. Her ne kadar mutluluktan ağlamak mümkünse de 

genellikle insan, dertten ağlar. Şair, ey gözüm! ağlama ki derdin, sırrın  ifşa 

olmasın diyor: 

 “Dilde nühüfte olmuş iken mâcerâ-yı ‘aşk 

 Ey dîde girye eyleme kim keşf-i râz olur”    

(Rüşdî, 48/5)  

Gözyaşı, gönüldeki coşkunluğun dışarıya tezahürüdür. Gözde yaş; dilde ah, 

gönül derdinin ifşasıdır: 

 “Eşk-i çeşmüm âteş-i ‘aşkum füzûn itmekdedür  

 Sabra tâkat kalmadı elbetde keşf-i râz olur”   

(Râmî, 65/4) 

45. Âşık, sevgilinin yollarında aşk derdiyle yüzünü taşlara sürse taşlar, la’l ve 

altın misali sarı-kırmızı olur: Âşığın fizikî görüntüsü hep perişandır. Beli 

bükülmüş dala dönmüş; gözü kanlı; yüzü sarıdır. Bunu da sebebi şudur. 

Sevgili, bir sultandır. Sultanın karşısına eli boş çıkılmaz, hediyeler sunmak 

gerekir. Sararmış yüzü altın; gözyaşları inci, mercan olur: 

 “Aglayup sürse Muhibbî rûy-ı zerdin taşlara 

 Yollarun etrâfı cânâ lâl u altun taş olur”      

(Muhibbî, 832/5) 

46. Birine çok yüz verince, başına bela olur: İnsan ilişkilerinde genellikle iyi 

niyetin istismar edildiği vakidir. İnsanlara hak ettiğinden  fazla değer verilince 

kendilerini gerçekten çok değerli görürler. “Tepesine çıkmak” deyiminin 

anlamı da budur. Çokça şımartılan, yüz verilen birisi, gün gelir başa bela olur. 

Bunun her devirde örneklerine rastlamak mümkündür. Şımartılan zülf gibi gün 

gelir ayva tüyleri de başa bela olur: 

 “Virme bu hatt-ı sebzüne yüz kâkülün gibi 

 Çünki başuna ol da belâ-ber-belâ olur”      

(Muhibbî, 876/2) 

47. Güzeller, hep vefasız olur: Güzellerin güzelliği ellerinde hazine gibidir. 

Nasıl zengin olanlar küstah ve pervasız olurlarsa güzeller de aynıdır. Allah, 

herkese zenginlik bahşedebilir ama mühim olan bunun değerini bilemektir. 



Mehmet AKKAYA 

26 

Bazıları nasıl paranın kıymetini bilmeyip sonradan fakir olurlarsa bazı güzeller 

de güzelliğin kıymetini bilmezler. Güzellik, para gibi insanı şımartır, vefa 

duygusunu bertaraf eder. Bu itibarla güzellerden vefa beklemek boşunadır. 

Onlarda vefanın zerresi olma<: 

 “Olma Muhibbî cevr ü cefâ gelse muztarib 

 Ekser zamâne hûbları hep bî-vefâ olur”   

(Muhibbî, 876/5) 

49. Âşığın ahı, rüzgarlardan ödül almıştır. Şimdi ah, kuzey rüzgarı olur: âşık, 

gönlündeki aşk ateşiyle yanar tutuşur. Ah u figanı eksik olmaz. Ah, bazen 

duman olur, bazen de rüzgar. Ahın kaynağı gön0üldür, bu itibarla hep 

hararetlidir ama beyitte şimal (kuzey) rüzgarları gibi soğuk eser. Kuzey 

rüzgarı, genellikle poyraz diye anılır ve her daim bürudet (soğuk) eser: 

 “Sabâdan öndil almışdurgönül meydân-ı dehr içre 

 Meger bu sarsar-ı âhum benüm bâd-ı şimâl olur”  

(Muhibbî, 879/2) 

Âşığın ahının menbaı gönüldür. Gönülde ise aşk ateşi yanmaktadır. Bu sebeple 

âşığın ahı yakıcıdır. Ah dumanının içinde şerer (kıcılcım) bulunur. Rengi ve 

hareketi itibariyle ah dumanı, altın kanatlı tavus kuşuna benzetilir: 

 “Tâb-ı zülfünle gönül kıldukca âh- âteşîn 

 Dûd-ı dil cevlân ider tâvûs-ı zerrîn-bâl olur”      

(Bâkî, 72/2) 

50. Dünyada, olgunluk isteyenlerin gayret etmesi gerekir. Saygılı, hürmetli, 

yüce gönüllü olanlar olgunluk sahibi olur: Yûnus’un dediğince “Hamdım, 

piştim elhamdülillah”. Kemâliyet sahibi olmak kolay değildir. Kibrin, gururun, 

buğzun olduğu yerde olgunluk olmaz. Toprak, yağmurla hem-hâl olunca 

çamur olur, insanın ayağına bulaşır. Aynı toprak, ateşte piştiği zaman tuğla 

olur, seramik olur,. Bir eve duvar olur, insanlara barınak olur. Güneşten 

nasibini almayan meyveler nasıl ham kalıyorsa acıdan, ıstıraptan 

nasiplenmemiş, çile çekmemiş insanlar da ham kalır: 

 “Cihânda isteyen devlet-i kemâle sa’y ider lâbüd 

 İderler hürmet ü ‘izzet şu kim ehl-i kemâl olur”    

(Muhibbî, 879/5) 

51. Gönül, ney olur:  Meclis, yeme içme, müzik ve eğlencenin bulunduğu 

ortamdır. Bu mecliste gözyaşı şarap; ciğer kebap ve gönül nağmeleri de neydir. 

Nasıl halk şiirinde saz, kopuz, bağlama ilk akla gelen enstrüman ise divan 

şiirinde de çeng, ney, tanbur gibi sazlar ilk akla gelenlerdir: 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

27 

 “Gam meclisinde eşk şarâb u ciğer kebâb 

 İnler gönül o bezme ney-i hoş-nevâ olur”        

(Muhibbî, 915/4) 

52. Akşamüstü uyumak iyi değildir, insan kuvvetten düşer, halsiz olur: Allah, 

seyyarelerin hareketine göre gece ve gündüzü yaratmıştır. Her zaman vaktinin 

hikmeti vardır. Gündüz, çalışmak, rızkı kazanmak içindir. Gece ise dinlemek, 

uyumak içindir. Gelenekte sabah erken kalkmak (güneş doğmadan) 

münasiptir. Hatta şöyle bir söz vardır: “Erken kalkan yol alır; erken evlenen 

döl alır”. Eskiden beridir gündüz uyumak hoş karşılanmaz ve miskinlik olarak 

telakki edilir.  

Zülf, rengi itibariyle gecedir. Yüz, gündüzdür. Siyah zülfün altında mahmur 

gözler – ki genellikle nergis olarak düşünülür- Gözler, divan şiirinde aha 

ziyade, cellat, avcı, sâhir (büyücü, sihirbaz), imam vb. teşhis edilir. Gözün 

mahmurluğunun, halsizliğinin sebebi, akşamüstü uyumasıdır: 

 “Zülfün katında nergis-i bîmâruna di kim 

 Ahşama karşu uyımasun nâ-tüvân olur”        

(Necâtî, 94/5) 

53. Ticarette ince hesap yapmak olmaz; bazen kâr, bazen zarar olur. Ticarette 

önemli olan sermayedir. Sermayeye dokunmadıktan sonra kâr, zarar gözetmek 

olmaz. İnsanoğlu aç gözlüdür, kanaat etmez. İnsan, bu durumda çoğu isterken 

bazen azı da bulamaz. “Kanâ’at bitmeyen hazinedir” sözünü Araplara 

atfederler. Şâir Nev’î’ye âhir ömründe sorarlar: “Ey Nev’î, bunca yaş aldın, bu 

hayattan ne anladın? Ömrünü bize anlatır mısın”diye. Cevabı şu olur: “ 

Nedâmet, nedâmet, nedâmet”. Peki, sonradan gelenler bu nedâmeti 

yaşamasınlar diye ne dersin?: “ Kanâ’at, kanâ’at, kanâ’at”. Ne güzel de 

söylemiş şair. Mutlu olmak, huzur bulmak için kanaat sahibi olmak gerekiyor. 

Bir insan yetinmeyi bilmiyorsa dünyaları verseler yine de gözü doymaz. Daha 

fazlasını ister.  

Ses sanatçısı Işın Karaca’nın 2004 yılıda çıkardığı albümün hit parçası bu ismi 

taşıyordu “yetinmeyi bilir misin?” Sözleri de pek manidar: 

 Yetinmeyi bilir misin, 

 Sana verdiği kadarıyla hayatın? 

 Hoş, bilsen de bilmesen de 

 Yara bere içinde bu yollardan geçeceksin 

 Kazanmayı isterdim, kaybetmeyi değil, 

 Ama olmadı yâr 



Mehmet AKKAYA 

28 

 Kendini kayırıyor her insan önce 

 Bu yüzden aşka kıyar 

 Giderim, alışığım gitmelere 

 Direndi bu can ne bitmelere 

 Giderim, alışığım gitmelere 

 Gerek yok, isyan etmelere… 

İnsan, ne yazık ki yetinmeyi bilmiyor. Aza kanaat etmeyince çoğu da 

bulamıyor. Sevgili, ne güzel bir öpücüğü vaat etmiş – belki de-rüyada- ama 

âşık kanaat etmeyip fazlasını istiyor. Gelene şükür; gelmeyene tevekkül etmek 

lâzım: 

 “Bir şeftaluya cânı azırganma dôstum 

 Sermâyeden hisâb idegör nen ziyân olur” 

(Necâtî, 94/8) 

54. Ateş olan yerde, duman olur: Herkesçe söylenen meşhur bir atasözü vardır: 

“ Ateş olmayan yerden duman çıkmaz” diye. Ateş ve dumanın sebebiyet- 

müsebbiyet ilişkisi vardır. Gündüz bir yerde ateş yanar ama görünmez. Duman, 

ateşin göstergesidir. Daha ziyade ortalarda dolaşan bir sözün kaynağının, 

doğruluk payının olduğuna dair söylenen bir sözdür. Elbette ki ateş olmayınca 

duman da olmaz:  

 “Derde sataşdı tanlaman âhın Necâtî’nün 

 Hâşekâ âteş uğradı lâbüd duhân olur”       

(Necâtî, 94/9) 

Bu olumlu ifadenin farklı bir söyleyiş şekli de” ateş olmayan yerde duman 

tütmez”dir. Elbette, dumanın mevcudiyeti ateşe bağlıdır. Gönülde aşk ateşi 

yanmayınca ah dumanının tütmesi mümkün olmaz: 

 “Çıkarsa dûd-ı dil başdan ta’accüb itmenüz hergiz 

 Sanur mısunuz ki sînem içre âh-ı âteşîn olmaz”  

(Muhibbî, 1212/3) 

55. Halkın kimisi sofu, kimisi mey düşkünü olur: Bütün insanların aynı fikirde 

olmasını beklemek hayâl-i muhâl. Kardeşler arasında dahi birbirine zıt 

karakter ve yaşantılar olduğu zaman “ Beş parmağın beşi bir değil” denir. 

Elbette insanlar fikirleri, hayat tarzları itibariyle farklılık göstereceklerdir. 

Akşamcı tabir edilen, meyhaneden çıkmayan bir babanın itikad sahibi, 

ibadetten geri kalmayan bir oğlu olduğu gibi bunun tam tersi de vakidir. Şiirde 

bütün bunların bezm-i elestte takdir olunduğuna dair düşünce hakimdir. Bu 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

29 

yaklaşım, kaderci bir anlayışı gösteriyor. Kadere inanmak gerekir. Meşhur bir 

söz vardır: “Takdir, tedbiri bozar” diye. Bir hususta ne ölçüde gayret gösterilse 

de olmayınca olmaz. Ancak, kötü, olumsuz gelişen durumları da tamamen 

kadere bağlamak uygun olmasa gerek. Zira, Allah insana akıl, fikir vermiştir. 

Muhakeme yapıp en münasip şekilde durumu tayin etmek bizim elimizdedir. 

Bu hususta kadere inanmak, takdiri Allah’a bırakmak en güzeli olsa gerek: 

 “Halkun kimisi sôfî kimi mey-perest olur 

 Ey hâce bu mu’âmele rûz-ı elest olur”      

(Necâtî, 100/1) 

56. İçki sofrasına sonradan oturan daha çok sarhoş olur: Şiirde, leff ü neşr 

kurgusuyla ifade bulan husus son derece gerçekçidir. Yemek sofrasına geç 

kalmış, sonradan oturan birisi psikolojik olarak daha fazla yeme gayreti 

içindedir. Bu davranışın temelinde psikolojik olarak arayı kapatma, öncekilere 

yetişme duygusu hakimdir. Aynı durum, içki sofrası için de geçerlidir. 

Evvelden başlayanlara yetişmek, geri kalmamak için sonradan gelen daha hızlı 

davranır. Bu aceleciliğin sonunda da daha fazla mest olur. İnsan, duygusu 

itibariyle hep yetişme, emsallerinden geri kalmama heyecanı yaşar. Bu sebeple 

halefler, her daim seleften  ileriye gider: 

 “Işkum seleften artug olursa ‘aceb mi kim 

 Bezm-i şaraba sonra gelen katî mest olur”  

(Necâtî, 100/2)     

Divan şiirinde halef-selef konusu sıkça hatıra getirilir. Şairler kendisinden 

önce gelen âşıklardan daha ziyade aşkı yaşadıklarını ifade için “ meclise 

sonradan gelen daha çok mest olur” derler. Gerçekten de ister içki sofrası olsun 

ister yemek, sofraya sonradan gelen kişi -belki de arayı kapatmak için- , hızlı 

yiyip içtiği için daha çabuk doyar veya serhoş olur: 

 “’Aşkum ziyâde olsa benüm nola Kaysdan 

 Meşhûrdur ki sonra gelen bezme mest olur”   

(Hisâlî, 113/4)  

57. Bahar yağmuru, berekettir, yağ u bal olur:  Uzun bir kışın ardından 

ekimlerin yapıldığı mevsimdir bahar. Bahar yağmurları toprağa berekettir, 

ekimi yapılan tahıllara, çiçeğe durmuş fidanlara ilaçtır. Bilhassa nisan 

yağmurları bereket timsali olması yanında, incinin oluşumunda da etkilidir. 

İstiridye nisanda kıyıya çıkar, nisan yağmuru içine düşünce denize döner ve 

inci böylece döllenmiş olur. Nisan yağmuru için, istiridyenin ağzına düşerse 

inci; yılanın ağzına düşerse zehir olur, derler. Tatlı nisan yağmuruyla acı deniz 

suyunun bir araya gelmesiyle inci zuhur eder. Divan şiirinde sevgilinin dişleri 

ve aşığın gözyaşları için çok sık başvurulan teşbih unsurudur: 



Mehmet AKKAYA 

30 

 “Yüzün anub agladugumca visâl özler gönül 

 Kim bahâr eyyâmınun yagmurı bâl-u-yag olur”   

(Necâtî, 107/3) 

58. Ateş ve su başında hep aylak insanlar olur: Kış aylarında tarlada, bahçede 

insanlar ısınmak için ateş yakarlar. Bahar ve yaz aylarında su kenarlarına 

gidilir, oralarda eğlenilir. Her nerede ateş ve su varsa insanlar buralarda 

aylaklık ederler. Çalışan insan iş esnasında ne su başında ne de ateş başında 

vakit geçirir. Kışın ateş başında insanlar halka olup otururlar. Su kenarında ve 

ateş başında oturup aylak aylak sohbet etmek insanlar için dinlenme anıdır. 

Şiirde âşıkların aylak aylak sevgilin yanağını, yüzünü seyretmeleri, ateş ve su 

kenarında aylaklık etmek şeklinde tasavvur edilmiştir. Beyitte leff ü neşr 

sanatına uygun bir tasavvur söz konusudur. Şiirin mayasında var olan tenasüp 

ve teşbih sanatlarından sonra belki de en çok tercih edilen sanatlardan biridir: 

 “Ko temâşâ eylesünler ‘ârız u ruhsârunı 

 Kande ise âb-u-âteş dôstum aylag olur”        

(Necâtî, 107/4) 

59. Gönül verilen sevgili azdır, bulunmaz ama her yerde güzeller çok olur: 

Kimi sarışın kimi esmer, kimi kara gözlü kimi yeşil; kimi zayıf kimi şişman; 

her yerde değişik suretlerde güzeller çoktur. Sayısız güzel içinde gönül, sadece 

birine meyleder, birini sever. Bir gönülde ancak bir güzelin sevgisi olur. Nasıl 

misafir, misafir üstüne olmazsa dil hanesinde de ancak bir kişi olur: 

 “Bize cânâne gibi hüsn-i cihân-gîr gerek 

 Yâr-ı dil-dâr gerekdür bize dil-ber çog olur”      

(Necâtî, 110/3) 

Bir kalede iki dizdâr( kale komutanı), olmaz derler. İkilik olan yerde dirlik, 

düzen olmaz. Bu itibarla bir gönle bir sultan yeter: 

 “İki ‘âlemde Necâtî sana bir yâr yeter 

 Ber-murâd olmaz ol iş anda server çog olur”    

(Necâtî, 110/6) 

İnsanın özü, sözü bir olmalıdır. Rüzgara göre yön değiştiren rüzgargülü gibi 

insanlar toplumda makbul değildir. Amour, love, mihr ve aşk gibi kelimeler 

farklı dillerde tutkulu sevgiyi ifade eder. İnsanın dili ile kalbi aynı 

konuşmayınca sözün de bir hükmü olmaz. Aşk, Arapça’da öncelikli olarak 

sarmaşık anlamındadır. Gönle düşen sevgi tohumu, orada yeşerip tüm benliği 

sarmadıkça adı aşk olmaz. Aşk yolunda sadakat, sebat gerekir. Sözünden 

dönmek kâfirlik gibidir. Hulasa, öz bir, söz bir olmalıdır: 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

31 

 “Güzeldür iki cihandan murâd söz bir olur 

 Şu kim iki diye bir sevdügine kâfir olur”    

(Necâtî, 169/1) 

60. Bazı sebeplerle insanın altın adı, bakır olur: Altın ve bakır, değer-

değersizlik konusunda bir arada değerlendirilir. Herkesçe sevilen, hürmet 

gören birisi bir davranışla bir anda itibarsızlaşabilir. Bu durum, “gözden 

düşmek” deyimiyle de ifade edilir. Gâlib’in dediğince “nühas-ı kalbi zer-i hâlis 

etmek” mümkündür. Ancak zer-i kalbi nühâsa döndürmek de mümkündür. 

Zira , altın filizler halinde en çok bakır madeni içinde bulunur. Bu iki madenin 

bölye bir yakınlığı da vardır. Fakat halk kültüründe ve buna intisaben şiirde 

altının bakıra dönmesi, adının kötüye çıkması, değerini, itibarını 

kaybetmesidir.  

Sevgilinin eşiği (âsitân)’nin tozu, toprağı o kadar değerlidir ki âşık nazarında -

sevgili oraya ayak bastığı için- göre sürmedir, iksirdir. Bir şeyin değeri rağbete 

bağlıdır. Tâlip çok olunca matlubun değeri artar. Eğer, ay ve güneş (iki âşık), 

bu eşik taşına yüzlerini sürmezlerse ayın da güneşin de altın adı bakır olur. 

Zira, gündüzün ve gecenin ışığı bu iki seyyare, aşkın hikmetini bilmemiş 

olurlar: 

 “İşigi tozı ne iksir olur ki şams-ü-kamer 

 Yüzini sürmeyicek altun adı bakır olur”  

(Necâtî, 169/3) 

61. Aşk yolunda can verenin cenazesinde melek çok olur: Her canlı bir gün 

ölümü tadacaktır. Doğmak ne kadar hakikatse ölüm de o şekilde gerçektir. Bazı 

bebekler dünyaya gözlerini açarken başında onlarca insan bekler. Doğum bir 

törene dönüşür. Bazı bebeklerin ilk ağlama sesini anasından başka duyan 

olmaz. Ölüm de böyledir: Bazıları dünyaya veda ederken son yolculukta 

binlerce kişi uğurlar. Bazı kişilerin tabutunu taşıyacak dört insan bulunmaz. 

Din uğruna, vatan uğruna, bayrak uğruna can veren şühedanın uğurlayanı da 

çok olur. Şiirde aşk yolunda, bir sevgili uğruna can verenler ise aşk şehidi 

kabul edilir ki bunların cenazesinde kullara ihtiyaç yoktur. Bu uğurda şehit 

olmuş âşığın cenazesinde bütün melekler hazır olur, saf tutarlar: 

 “Şu kim güzeller içün cân-ı pâk ide teslîm 

 Cenâzesine anun çok ferişte hâzır olur”  

(Necâtî, 169/4) 

62. Bin bin söylenenler, bir bir olur: Tecrübe, ancak yaşamakla mümkündür. 

Her ne kadar bir durumu yaşayanlar, haleflerine deseler de pek etkisi olmaz. 

Nasreddin Hoca’nın “ Eşekten düşenin halini, ancak eşekten düşen bilir” 

dediği gibi bir durumun vehameti yaşamadan anlaşılmaz.  Tecrübe sahipleri, 



Mehmet AKKAYA 

32 

ön gürü (basiret)le -biraz da tecrübeyle- bir şeyin olması için ne yapılması 

gerektiğini ifade ederler. Evvelinde bin bin söylenenler sonradan bir bir olur: 

 “Ayagı toprağına cân-u-başı terk itmek 

 Ben ey gönül sana bin bin didüm bir bir olur”  

(Necâtî, 169/6) 

63. Eğer ilgi gösteren kadın olursa orada aşk, muhabbet az olur: Divan şiiri, 

hayatın gerçeklerini ortaya koymuştur. Kadın ve erkek yapıları farklıdır. 

Edebiyatın ve gerçek hayatın kadına yüklediği misyon, nazdır. Kadın, naz 

yapmazsa, erkeğin gönlü kırılmasın diye fedakarlık yaparsa bir müddet sonra 

ilgisizliği yaşaması kaçınılmazdır. Kadın naz, erkeğe niyaz yaraşır. Elbette her 

ilişkide bir davranış ölçüsü vardır. Yalnız kadın ölçüyü kaçırır da erkeğin 

üstüne düşerse yalnızlığa veya terk edilmeye mahkumdur. İlgi karşısında 

erkeklerin şımarma ihtimali daha yüksektir. Gerçek hayatta bunun örneklerini 

görenler çoktur. Hangi seviyede olursa olsun mâyil olan kadın olursa o 

durumda ne sevgi, ne saygı ne de aşk olur:  

 “Yâr mâyil olıcak mihr-ü-mahabbet az olur 

 Anun içündür niyâz ehline dâ’im nâz olur”      

(Necâtî, 201/1) 

İnsanoğlu, yapı olarak hep kendinin olmayanı istiyor. Üstüne düşme, ilgi 

gösterme, sevgisini beyan etme hususunda kural değişmiyor: Aşk sahibi ister 

kadın olsun, isterse erkek, kim daha fazla ilgi gösterirse karşılık görmüyor. Bu 

durumu anlamak için insanın ruh hâllerini iyi bilmek gerekir. Belki de bu tavrın 

temelinde bencillik duygusu gizlidir. İki kişi arasındaki münasebet gölge gibi 

olmamalıdır. “Kaçtıkça kovalayan; kovaladıkça kaçan”: 

 “Bu ne istignâ olur bu nice ‘izz ü nâz olur 

 Kim seni çok sevdigümce bana meylün az olur”     

  (Mesihî, 71/1) 

Naz, aşkın anahtarıdır. Nazın olmadığı yerde sevgi, aşk olmaz. Sevgili, âşığın 

kavuşma, elde etme isteğini canlı tutmak için naz yapmak zorundadır. Tarla 

kuşları vardır ki yanına kadar yaklaştırır, bir adım öteye uçar. Yakalanmaz ama 

gözden de kaybolmaz. Bu da hep yakalama umudu umudunu yaşatır. Bu 

hususta şu sözü dikkate alan güzellerin her daim âşıklarını peşlerinden 

koşturmaları mümkündür: “ Yakalanma, gözden kaybolma”: 

 “Çeşmine bâb-ı kitâb-ı ‘işveden kılsan su’âl 

 Başlasa takrire hep şerh ü beyânı nâz olur” 

(Cevrî, 25/3) 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

33 

Sevgilinin gözü, bir an olsun nazdan uzak olmaz. Fettan gözler, âşıklar 

arasında fitne yaratır. Sevgili, bakışlarıyla âşığına uzak durma ama fazla da 

yaklaşma mesajını verir. Bakışlardaki esrarı şu benzetmeyle ifade edilebilir: 

“Aralık kapılar gibi bakışların. Girsem olmaz, girmesem olmaz”: 

 “Nâzdan hâlî degül bir lahza Cevrî çeşm-i yâr 

 Mest ü pür-hâb olsa lâbüd pâs-bânı nâz olur” 

(Cevrî, 25/5) 

64. Fakir, kış olur üzülür; yaz olur sevinir: Son derece gerçekçi bir tespittir 

fakirlerin yaz mevsimini sevmeleri. Kış, uzundur, soğuktur. Bu mevsimde 

ısınma meselesi, kıyafet ve gıda ihtiyaçları çok masraf gerektirir. Fakir için kış 

mevsimi ıstıraptır. Zenginler için ne yaz ne kış mesele yoktur. Fakir, yaz 

gelince ısınma, kıyafet, beslenme derdinden büyük ölçüde kurtulur. Sebze, 

meyvelerde bolluk olduğu için çok rahat karnını doyurabilir. Zenginler, kışın 

soğuğunu dert etmez, kış tatiline giderler. Fakir, yaz mevsiminde şükredip 

bugün de karnımız doydu derken, zengin denizlerde tatil yapar. Turistik bir 

tesiste tatil yapan kişi ile aynı mekanın mutfağında, kafesinde hizmet görenin 

hali bir değildir. Demek ki mekan aynı olsa da orada bulunanların hepsinin 

aynı duygu içinde olması mümkün değil.  

Âşığın aşkın ateşine, hararetine talip olmasına şaşılmaz. Zira, nasıl fakirler yazı 

daha çok seviyorsa âşıklar da aşkın ateşine taliptir: 

 “Tâlib-i germiyyet-i ‘ışk olduğum ‘ayb eylemen  

 Kim fakîr olan sevinür her kaçan kim yaz olur”      

(Necâtî, 201/3) 

65. Beden zayıfladıkça aşk daha sağlam olur: Aşk işinde huzur, sükun, keyf 

yoktur. Aşka müptela olan kişinin hayatı düzensizdir. Uykusu olmaz, yemeği 

gözü görmez. Sevgiliyi görme, bir bakışına mazhar olma ve nihayetinde vasıl 

olma arzusuyla deryada dümensiz sandal gemi oradan oraya sürüklenir. 

Düzenli yemek yemediği için günden güne zayıflar. Zayıfladıkça aşkı artar. 

Zihni, gönlü rahat olanlar, gönlünce yaşayanlar aşkı bilmezler. Aşk, öyle bir 

marazdır ki insanı günden güne temmuz güneşinin karları erittiği gibi eritir. Bu 

itibarla zayıf, güçsüz bedende aşk daha muhkem olur: 

 “Süreli hükmini câna ‘aceb ne hikmetdür 

 Ki ten nice ki za’îf olsa ‘ışk muhkem olur”       

(Şeyhî, 5/2) 

66. Gözünde yaş olmayan, ağlamasını bilmeyen imansız olur: İnsanın duygu 

ve düşünceleri vardır. Yaşanan duygular insanın değişik tepkiler vermesine 

sebep olur. Bazen duygulanır güler, bazen de ağlar. Gülmek, ne kadar insani 

bir davranışsa ağlamak da öyledir. Her insanın ağlamayı bilmesi gerekir. 



Mehmet AKKAYA 

34 

İçinde merhamet olmayan insanların ağlaması daha güçtür. Allah kelamı 

okunurken Hz. Peygamber (s.a.v), ağlarmış. Bu hususta şu hadisi meşhurdur: 

“Allah korkusuyla gözyaşı döken kişi, sağılmış süt memeye dönmedikçe 

cehenneme girmez. Cihad tozu ile cehennem tozu asla bir araya gelmez”. 

(Tirmizî, Fezâlu’l-cihâd-8 ; Zühd-9). Allah (c.c) buyurmuştur ki: (Kur’an 

okunduğu zaman) ağlayarak yüzüstü secdeye kapanırlar. Kur’an, onların 

saygısını arttırır (İsrâ Sûresi, 109.âyet). 

 “Bende-i mümin olan ter ü giryân olur 

 Çeşmi giryân olmayan elbetde bî-îmân olur”      

(Fuzûlî, 95/1) 

67. Her muhteşem imâret, sonunda viran olur: Hayatta hiçbir şey bâkî değildir. 

Nasıl ki doğan her canlı bir gün yaşlanır ve bu misafirhaneyi bırakıp gider. 

Canlı-cansız her şey bir gün gelir, taravetini kaybeder, yıkılır gider. Bâkî ve 

ebedî olan yalnızca Allah’tır. Halk arasında yaşlıların söylediği bir söz vardır: 

“ İnsan ihtiyarlayınca çocukların maskarası oluyor” diye. Bu sebeple yaşı tam 

olarak hesaplanamayan dünyaya bel bağlamamak gerekir. Onu genç, güzel bir 

sevgili gibi görüp peşinden koşanların hepsini bu ihtiyar dünya, toprağı altına 

almıştır: 

 “Ey Fuzûlî bu cihânda i’tibârun kalmamış 

 Düzetür yüz bin imâret âhiri vîrân olur”     

(Fuzûlî, 95/6) 

68. Güzellik nispetinde yaşanan aşkın miktarı da çok olur: Gönül, kimi severse 

güzel odur ama güzellik de sevgiye sebep olur. “İki göz, bir yüze bakar” derler. 

Zaman geçtikçe çehre güzelliğinin hükmü ortadan kalkar ve huy güzelliği, 

gönül güzelliği istenir. Bütün bu faraziyelerin ötesinde gönül yine de güzel 

olana meyleder. Güzellik oranında aşkın derecesi de artar: 

 “Hüsnün oldukça füzûn ‘aşk ehli artuk zâr olur 

 Hüsn ne mikdâr olursa ‘aşk ol mikdâr olur”    

(Fuzûlî, 96/1) 

69. Âşığın derdine ilaç oldukça o, daha çok hasta olur: Âşıklar, aşk derdinden 

kurtulmak, iyileşmek istemezler. Zira, dertleri bitince aşklarının da biteceğini 

düşünürler. Aşk, devası olmayan bir illettir. Fakat bundan kurtulmak isteyen 

de yoktur. Bazen ilaçlar tam tersi etki yaparlar ya âşığa çare buldukça onun 

hastalığı daha artar. Fûzûlî’nin dediğince bu derde ölümden gayrı çare 

bulunmaz: 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

35 

 “ Aşk derdinden olur ‘âşık mizâcı müstakim 

 ‘Âşıkun derdine dermân itseler bîmâr olur”   

(Fuzûlî, 96/3) 

70. Sahralara kanat açmayan kuş, el kuşu olur: Kuş, özgürlüğün sembolüdür. 

Sevgilinin ayrılığını yaşayan âşık, çok kere kuş olup sılaya uçmak ister. İnsanın 

bendelik ya da  özgürlük hususunda nasıl tercihi varsa kuşların da öyledir. Kuş, 

özgürlüğü seçip sahralara kanat açmazsa bir elde bağlanır, kalır. Divan şiirinde 

gönül söz konusu olduğunda da ilk akla gelenlerden biri kuştur. Gönül, göğüs 

kafesinden kurtulup sevgilinin diyarına uçmak için kanat çırpar: 

 “Sâ’idün zevkiyle terk etmiş  Fûzûlî‘âlemi 

 Meyl-i sahrâ eylemez bir kuş ki desr-âmûz olur”       

  (Fuzûlî, 97/5) 

Gönül, her daim sevgilinin bulunduğu yere uçmak ister. Divan şiirinin 

kalıplaşmış terkiplerinden biri olan “murg-ı dil”, vuslat arzusunun göstergesi 

olan bir mazmundur: 

 “Her seher iy meh-likâ uçmağa kuyundan yana 

 Şemsî pervâz eyleyüp bir murg-ı zerrîn-bâl olur”       

 (Şemsî Paşa, 79/5) 

71. Cennetin bekçisi yılan (mâr, su’bân) olur: Edebiyatta cennetin bekçisi 

Rıdvan bilinir. Çok güzel çehreli melek kabilindenmiş. Azâzil, gurura, kibre 

kapılıp Âdem’e itibar etmeyince lanetlenmiş, İblîs adını almış ve huzurdan 

kovulmuştur. Evvelinde Kerrûbiyûn denilen dört büyük meleğin dahi 

hocalığını yapmış olan Azâzil, kendisinin ateşten yaratıldığını, topraktan 

yaratılmış bir kula hürmet etmeyeceğini belirterek İlahî emre itaat etmemiştir. 

Allah, Âdem’i yaratıp bütün meleklere secde etmelerini buyurduğunda hepsi 

secde etmişler; ancak Şeytan, kendisinin cin olup ateşten yaratıldığını, bu 

sebeple topraktan yaratılmış Âdem’e secde etmeyeceğini söyleyerek isyan 

etmiş ve Allah tarafından lanetlenip huzurdan kovulmuştur. Şeytan’ın 

insanoğluyla mücadelesi o gün başlar. İlk marifeti Âdem ile Havva’nın 

çıkarılmalarıdır. O (şeytan), cennetten çıkarıldığı için “kovulmuş, 

la’netlenmiş” anlamında “la’în” sıfatıyla anılır (Tatçı, 1990). 

Kur’ân-ı Kerîm’de Şeytan’ın hikayesi şöyle anlatılmaktadır: “ Rabb’in 

meleklere: Ben, balçıktan, işlenebilen kara topraktan bir insan yaratacağım. 

O’nu yapıp, ruhumdan üflediğimde oana secdeye kapanın, demiştir. Bunun 

üzerine İblis’in dışında bütün melekler hemen secde ettiler. O, secde edenlerle 

beraber  olmaktan çekindi. Allah: Ey İblis, secde edenlerle beraber olmktan 

seni alıkoyan nedir? Dedi. O, balçıktan yarattığın insana secde edemem, dedi. 

Öyleyse defol oradan. Sen artık kovulmuş birisin. Doğrusu hesap gününe kadar 



Mehmet AKKAYA 

36 

la’net sanadır, dedi. Rabbim, beni hiç olmazsa tekrar dirilecekleri güne kadar 

ertele, dedi. Allah: sen bilinen gün gelene kadar bırakılanlardansın, dedi. 

Rabb’im beni saptırdığın için and olsun ki yeryüzünde fenalıkları onlara güzel 

göstereceğim; halis kıldığın kulların bir yana onların hepsini saptıracağım, 

dedi. Allah, şöyle dedi: Benim gerekli kıldığım yol, dosdoğru yol bulur. 

Kullarımın üzerinde senin bir nüfuzun olamaz. Ancak, sana uyan sapıklar 

bunun dışındadır 8Hicr Sûresi, âyet: 28-43). 

Bunun üzerine Şeytan, ilk iş olarak Âdem ile Havva’nın  cennetten 

kovulmaları için harekete geçmiş. Cennetin bekçisi Rıdvan’a gidip yalvarmış, 

o da içeri almayacağını söylemiş. Bir yolunu bulup onu ikna etmiş ve onun 

ağzına gizlenerek cennete girmiştir. Bu sebeple Rıdvan da ona yarım ettiği için 

lanetlenmiştir. O günden beridir, insanların tiksindiği, soğuk, zehirli bir hayvan 

olarak yaşar. ( Kur’anda yılan ile ilgili bir husus olmayıp daha ziyade Tevrat’a 

isnat edilmiş  İsrailiyat rivayetlerindir). Aynı rivayete göre lanetlenip cennetten 

kovulan yılan dışında diğer hayvan da tavus kuşudur. O da, İblis’e kılavuzluk 

ettiği için bu akıbeti yaşamıştır. 

Divan şiirinde sevgilinin yüzü cennet bahçesidir. Yanağa düşmüş, kıvrım 

kıvrım siyah zülf de cennetin bekçisidir. Rengi ve şekli itibarıyla şiirde çok 

zaman yılan (mâr, su’bân)a teşbih edilir: 

 “Kâ’kül-i müşkîn örtse ‘ârızın olmaz ‘aceb 

 Cennetün derbânı iy dil gâh olur su’bân olur”   

(Şemsî Paşa, 93/2) 

72. Gönlünde aşk olmayan hayvan olur: Allah, sevdiği kullarına aşk derdi 

verirmiş. İnsanı diğer canlılardan ayıran akıl, fikir sahibi olmak gibi 

özelliklerinin yanında sevmek, âşık olmak gibi bir farkı vardır. Aşk, ateşten bir 

gömleği giymek, demirden bir dağı boynuna geçirmek gibi bir yüktür, 

ıstıraptır. Aşk, çileye talip olmaktır. Allah her kuluna çekebileceği kadar yük 

verir. Bu itibarla aşk denilen duyguyu her kuluna nasip etmez. Aşksız gönül, 

yıllarca bir damla yağmur damlası düşmemiş çorak çöl gibidir. Sadece “kor 

giresi boğazı için yaşayan” insan, kısmetsizdir. Allah, kullarının kalplerinden 

sevgiyi, aşkı uzak etmesin. Şair,” aşkı bilmeyen insan hayvan olur” diyor. Bu 

iltifata (!) kimse mazhar olmak istemez: 

 “Zâhidâ ta’n eyleyüp Şemsî’ye harlık eyleme 

 ‘Işkı olmayan kişi sencileyin hayvân olur”          

(Şemsî Paşa, 93/5) 

73. Âşığın ahı, meclise Nâhid (Zühre) yıldızı olur: Halk arasında Çoban Yıldızı 

diye bilinen Nâhid, şiirlerde daha ziyade Zühre adıyla geçmektedir. Cuma 

günüi Zühre’ye intisab eder. Beyaz renge sahip olan yıldız, feleğin çalgıcısıdır. 

Hatta ilm-i nücûma göre Cuma günü doğanların bu seyyarenin etkisinde olup 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

37 

müziğe kabiliyetleri olduğu şeklinde tabir edilir. Bezm, meclistir. Meclis, 

öncelikle mey, müzik ve eğlenceyi hatırlaır. Bu meclis, melamet (kınanma, 

horlanma) meclisidir. Bezmde âşığın kanlı gözyaşları mey; inleyişleri de 

müzik olur. Âşık, aşkının derdiyle ah çeker. Ahın içindeki kıvılcımlar, bazen 

göklere yükselip feleğin kandilini yakar, bazen de feleğin güneşi olur: 

 “Nagme-i nâlem melâmet bezmine Nâhid olur 

 Şu’le-i âhum mahabbet  çarhına hurşîd olur”   

(Cevrî, 33/1) 

74. Âşığın gözyaşı, bayram hilalinde içilen şarap olur: Şiirde öncelikle hilâl- 

bayram münasebetini değerlendirmek gerekir. Herkesçe malum olan 

ramazanın hilâl ile başlayıp hilâl ile son bulmasıdır. İkinci hilâlin görünmesi, 

ramazanın bitmesi ve akabinde bayramın gelmesidir. Ramazan ayı, bir ibadet 

ayıdır. Bu zaman zarfında sâim (oruç tutan)ler, sadece yeme içme hususunda 

değil, her uzuvlarıyla oruç tutmak durumundadırlar. Divan şiirinde, ramazan 

ayı, fürkati; bayram da vuslatı ifade eder. Ramazan ayı müddetince her türlü 

keyf ortamından uzak kalan Müslüman ile sevgiliden uzak kalan âşık arasında 

benzerlik bulunur. Gökte ikinci hilâli gören oruçlu, bayramı yaşar. Yerde de 

sevgilinin hilâl kaşını gören âşık için de bayram başlamıştır. 

Oruçlu günlerde meyden uzak kalan kişi için bayram tekrar keyifli günlerin 

başlangıcıdır. Bayram sabahında hatta son orucu açtıktan sonra içkiye 

meyleden insanlar vardır. Âşık, ayrılık gününde vuslattan bahsedince şarap 

hatırına gelir. Âşığın şarabı, kanlı gözyaşlarıdır. Vuslatı bayram gören âşık için 

kadehi doldurma vaktidir: 

“Rûze-i hicründe vaslun yâd idüp kan ağlasam  

Hûn-ı eşküm bâde-i câm-ı hilâl-i ‘îd olur”       

(Cevrî, 33/2) 

Hilâl- ramazan ve hilâl-bayram münasebetlerinde Ahmed Paşa’nın şu güzel 

beytini hatırlamak lâzımdır: 

 “Eyyâm-ı mâh-ı ‘ıyddur ebrû-nümâ ol ey sanem 

 Hengâm-ı bûy-ı ‘ûddur gîsû-güşâ ol ey sanem” 

(Ey sevgili, gökyüzünde bayram hilâlinin görünme zamanıdır sen de hilâl 

kaşlarını göster de bayramın geldiğini anlayalım. Bayram yerlerinde öd 

ağacının duyulma vaktidir sen de saçlarını dağıt da (kokusundan) bayramın 

geldiğini bilelim). 

Sevgili, bir başka menzile gitmek arzusuyla azmetse, âşığın gözyaşının her bir 

damlası katar katar yollarına sel olur: 



Mehmet AKKAYA 

38 

 “Baglar yolını gitmeğe ‘azm itme sevdigüm 

 Kanlı yaşum ki katresi bin bin katar olur”       

(Usûlî, 35/6) 

Çok ağlayınca göz kanlanır. Kanlı gözden dökülen yaşlar da kırmızı görünür. 

Divan şiirinde işi her daim gözyaşı dökmek, ah u zar etmek olan âşığın 

gözyaşları kırmızı renk itibarıyla mercan olarak düşünülür. Kederden, gamdan 

uykusuz geçen gecelerde âşık ellerini sararmış yüzüne sürse elleri yüzüne 

mercan olur: 

 “Çihre-i zerdüme sürsem destümi hengâm-ı gam 

 Dide-i hûn-bârdan el pençe-i mercân olur”   

(Beyânî, 228/3) 

Dökülen gözyaşının miktarında nehirler ve denizler benzetmede akla gelir. 

Âşık, sevgiliye gel beni bu kadar ağlatma, diyerek korkusunu ifade eder. Zira 

gün gelir, gözyaşlarının her damlası, uçsuz bucaksız deryalara döner. Bu âlem 

sular altında kalır, diye korkar: 

 “Gel beni hicrân-ıla aglatma cânâ korkarın 

 Eşkümüm her katresi bir bahr-ı bî-pâyân olur” 

(Beyânî, 228/4) 

Âşığın gönül ateşi denizlere düşse denizler kara parçası; gözyaşları karalara 

düşse kıtalar su altında kalır. Mübalağalı bir söyleyişle âşık ateşiyle denizleri 

kurutur; gözyaşlarıyla karaları deryalara döndürür: 

 “Katre-i eşk ü şerâr-ı âteşüm düşse yere 

 Bahr-ı pür-emvâc olur berler bahrlar ber olur” 

(Beyânî, 230/2) 

75. Sevgilinin kaşları (şemşir), yarayla sine (göğüs)nin ittihad (bir araya gelme, 

birlik)ına sebep olur: 

İttihad, bir araya gelme, birlik olma, buluşma anlamında ne güzel bir kelimedir. 

İnsanların bir araya gelmelerine, ayrılıkların, düşmanlıkların bitip yek-vücut 

olmalarına, dostluklarına, bir olmalarına, birlik olmalarına sebep olan ne 

mübarek insandır.  

Göğüs ve yara hâl-mekân münasebetinde düşünülebilir. Gurbet- garîb ve 

hûzûr-hâzır misali. Göğüsle yarayı bir araya getirmek, ülfetlerine vesile olmak 

hayırlı bir iştir. Bu hususun mimarı ise sevgilinin kılıç olarak tasavvur edilen 

kaşlarıdır: 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

39 

 “Zahmunla sînem ülfet iderse ‘aceb midür 

 Şemşîrün anlara sebeb-i ittihad olur”         

(Cevrî, 55/2) 

76. Gönül, (sevgilinin) yan bakışına göz kulak olur: Göz ve kulak görmeye ve 

işitmeye yarayan iki uzuvdur. Göz kulak olmak birinin gözü kulağı olmak 

anlamı yanında deyim anlamıyla korumak, gözetmek anlamını taşır. Sevgilinin 

dudağı açılmaz, suskun olursa gönül, onun dedikodusuna hem göz hem de 

kulak olur. Başka bir yaklaşımla sohbeti hem sevgili olur: 

 “Gâhi ki nâzdan leb-i dil-ber hâmûş olur 

 Dil güft ü gûy-ı gamzesine çeşm ü gûş olur”  

(Cevrî, 57/1) 

77. Nergisleri (göz), mahmurluktan ışıldayınca gönül goncasının bağrındaki 

kan daha bir coşkulu olur: Divan şiirinde mahmurluk, baygın bakıştan dolayı 

göz için nergis metaforu çok kullanılır. Sevgili, mahmur bakınca ardından bir 

fettanlık geleceğine işarettir. Gönül, şiirde gül goncasına teşbih edilmiştir. 

Gonca olarak tasavvurunda nergis münasebeti etkilidir. İnsan heyecanlanınca 

kanın akışı hızlanır. Kan, damarda daha bir coşkun akmaya başlar: 

 “Nerkisleri humardan oldukça tâb-dâr 

 Hn-ı derûn-ı gonca-i dil pür-hurûş olur” 

(Cevrî, 57/5) 

Mahmur göz, uykulu gözdür. Gözlerden uyku sisi sıyrılınca hemen fettanlığa 

başlar. Yan bakış okunu âşıkların sinesine yağmur gibi yağdırmaya başlar: 

 “Çeşm-i mahmûrı ne dem kim hâbdan bîdâr olur 

 Fitne-i mestâne havf-ı gamzeden hûş-yâr olur” 

(Cevrî, 58/1) 

78. Âfitâb (güneş) olan sevgilinin âbı (su) giderse âfet olur (geriye âfet kalır):  

Sevgilinin yüzü, parlaklığından dolayı güneşe teşbih edilir. Bu teşbihte asıl 

unsur olan yüz mevcut değilse İstirae-i Musarraha (Açık İstiare) sanatından 

söz edilir. Divan şiirinde sevgilinin yüzü, en çok güneş (şems), ay (meh, 

kamer), gül, Ka’be, Kur’an sayfası, ferman vb. unsurlara benzetilir. Âfitâbın 

âb(su)ı gidince geriye sadece âfet kısmı kalır. Bu hususu güneş yüzlü 

sevgilinin merhameti gidince geriye âfeti kalır şeklinde düşünmek 

mümkündür. Haşr olmak, karışmak, birbirine girmek demektir. Haşr fiilinin 

geçtiği yer ise mahşerdir. Mahşer, haşr olunan yer demektir ki bu da kıyameti 

ifade eder: 



Mehmet AKKAYA 

40 

 “Ol âfitâbun âbı ger giderse âfet olur 

 Anunla haşr oluruz vaktimüz kıyâmet olur” 

(Zâtî, 203/1) 

79. Sevgilinin âşığın canına kastı düşünmesi, onun için ne güzel müjde olur: 

Sevgilinin işi nazdır, tegafüldür, biganeliktir, umursamazlıktır. Âşığı 

görmezlikten gelir, muhatap olmaz. Âşığa küfrü bile gönül okşar. Âşık, 

sevgilinin kötü tavırlarına muhatap olunca kâle alındığı için mutlu olur. 

Sevgilinin cana kastı âşık için müjdedir: 

 “Nigâr cânuma kasd eyledi senün didiler 

 Revân ola ana cânum ne hoş beşâret olur” 

(Zâtî, 263/2) 

80. Bî-baht olan deryadan su istese derya, hemen o anda serap olur; Fakir, 

altına yapışsa o anda bir avuç toprak olur: Bazı insanların bahtı açıktır, bir 

isteseler, on bulurlar. Bazılarının da şansızlığı tarifsiz derecededir. Arap 

kültüründe arzuya nail olma hususunda şöyle bir söz vardır: “ Gayret 

kervanının önüne şans eşeği düşmeyince kervan yürümez” diye. Bazen 

çalışmak, çabalamak kâfi gelmez. İnsanda biraz şans olmalıdır. İnsanlar 

doğuştan şanslı veya şanssız olurlar. Divan şiirinde değil sadece, şiirin olduğu 

her yerde şairler bahtsızlıklarından şikayet ederler. Mesela, Ziya Paşa’nın bu 

hususta: 

 “Bî-baht olanın bağına bir katresi düşmez 

 Bârân yerine yerine Güher yağsa semâdan”  

diyor. Şans böyle bir şey.  

Çölde günler geçirmiş, yanmış, kavrulmuş bahtsız adam, deryayı görüp son 

gücüyle deryaya koşup dalsa derya, buharlaşır, serap olur. Adamın başı, çöl 

kumuna gömülür. Hayatı boyunca fakirlikten kıvranmış bir adam, yolda bir 

külçe altın bulsa. Heyecanla altını eline alsa, bir avuç toprağa dönüşür. Bahtı 

en açık insan bile şanssızlığından şikayet edecek bir mesele bulur. Şansızlığın 

da dereceleri vardır ama şairin şanssızlığı, bu kadarı da olmaz dedirtiyor: 

 “Deryâdan âb istesem anî serâb olur 

 Altuna yapışursam o sâ’at tütâb olur”     

(Zâtî, 289/1) 

Talih, her insana aynı dönmez. Bahtsız olan muma el uzatsa o an hemen taşa 

döner: Mum, yumuşaklığıyla bilinen, içindeki fitili sayesinde kendisi yandıkça 

etrafa ışık veren bir maddedir. Mumum yumuşak kısmı bedeni, içindeki fitil 

de canı ifade eder. Bahtsızlık başta kuzgun misali dönüyorsa insan, yumuşak 

muma elini uzatsa elinde hemen o anda taşa döner: 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

41 

 “Niçe kim zâr inler-isem gönlün imşanmaz bana 

 Muma dahi el sunarsam tâli’ümde seng olur”  

(Ahmedî, 265/4) 

Bazı çocuklar, babalarının yatlarında limandan limana, koydan koya gezerken 

bazı çocuklar da, kağıttan gemilerini suya bırakırlar. Sanatçı Ali Kınık “Ben 

seni severken çocuk gibiyim” şarkısında şöyle diyor:  

 “Ben kumdan bir kale yaptım ki bize 

 Kimse dokunmasın bu sevgimize  

 Bu masalı gören olmasın diye 

 Kağıttan gemiler saldım denize”  

Ben, seni severken, çocuk gibiyim. Ne güzel! Bir çocuk masumiyetiyle birini 

sevmek. Çocuk, sevgisini korumak için kumdan kaleler yapıyor. Bu saf, temiz 

sevgisine kimse dokunmasın diye. Bir çocuğun gözlerindeki ışıltının, 

gülümsemenin maddî anlamda hiçbir karşılığı yoktur. Ali, Ayşe’yi seviyor ve 

nefes aldıkça sevecek… 

81. Hızır’ın verdiği âb-ı hayât (ölümsüzlük suyu), âşığın elinde bir kadeh 

öldürücü parlak olur: Bahtsızlık devam etmekte. Hz.Hızır, kendisinin içip de 

ölümsüzlüğe kavuştuğu âb-ı hayâtı âşığa veriyor. Ne bahtsızlık ki ölümsüzlük 

suyu âşığın elinde öldürücü, zehirli bir şaraba dönüşüveriyor. Ölüm ve hayat 

tezatı üzerine kurgulanmış beyitte şairin ifadesi, şanssızlığın bu kadarı olur mu 

dedirtiyor. Halk arasında çok güzel olan bebekler için bir söz vardır: “Bahtı 

güzel olsun” diye. Hakikaten nice kara bahtlı güzel vardır, nice şansı, talihi gök 

burcuna çıkmış çirkin vardır. Boşuna “Allah çirkin bahtı versin” diye dualar 

edilmez: 

 “Âb-ı hayât sunsa eger Hızr destüme 

 Zehr-i helâhil ile mülemmâ  şarâb olur” 

(Zâtî, 289/2) 

82. Şahin, şahbaz sandıklarımız bazen pisliğe konmuş sinek olur: “Hayvan 

alası dışında; insan alası içinde” diye bir söz vardır. Ne kadar da doğrudur. 

Dünyada belki her şey gayretle anlaşılır ama insanı anlamak mümkün değildir. 

İnsan, duygu ve düşünceleriyle her zaman değişkenlik gösterebilir. İnsanın iç 

dünyasında psikoloji biliminin bile ulaşamadığı nice gizemli kuytular vardır. 

Aslan postu giymiş insanlar da olur, kuzu postu giymiş aslanlar da.  

İnsan hayatında gayret, çalışma kadar talih de önemlidir. Saf, temiz göklerde 

talih şahbazının uçtuğunu düşünenler bir bakarlar ki o şahbaz pisliğe konmuş 

bir sinek oluverir: 



Mehmet AKKAYA 

42 

 “Dâyim fezâ-yı kudsde şehbâz sandugum 

 Bed tâli’ümde cifeye konmış zübâb olur”    

(Zâtî, 289/4) 

83. Güzellik binası, vefasız sözlerin sarayı gibi temelsiz olur: Her devirde 

hükmünü koruyan bir ifade olarak düşünülebilir. Binayı ayakta tutan temelidir. 

Temel sağlam olunca bina üstüne kat-lar çıkmak mesele olmaz. Temelsiz bina, 

her an yıkılmaya mahkumdur. Allah vergisi güzellik tek başına bir şey ifade 

etmez. Hüsn-i dil olmak gerekir. İnsan başlangıçta suretiyle ilgi görse de 

sonradan diliyle itibar bulur. Ahde vefa, insan için çok önemlidir ama ne yazık 

ki pek fazla tesadüf edilmez. Güzel bir teşbihle güzellik binası, vefasız söz 

sarayına benzetilmiştir. Ahde vefanın olmaması kaygan ve oynak bir zemin 

gibi temelsizdir. Nice güzellik sarayı zamanla yıkılıp viran olmuştur: 

 “Pâdişâhum bu binâ-yı hüsne itme i’timâd 

 Kasr-ı ‘ahd-i bî-vefâlar gibi bî-bünyâd olur”  

(Zâtî, 297/3) 

84. İnsan, bu dünyada yaşar ve vakti gelince göçer gider. Geride kalan iyi adı 

ve iyilikleri olur: Bir insan dünyaya gelir ve takdir edildiği kadar yaşar. Hayat, 

bir yolculuktur: İlk defa gidilen ve bilinmeyen bir güzergahta. Bu yolculukta 

neler neler yaşanır. İnsan, mutlu da olur, mutsuz da; zengin de olur, fakir de; 

ağlar da güler de. Musalla taşında cenaze namazını kıldıran imam, cemaate 

sorar: “Mevtayı nasıl bilirdiniz” “Hakkınızı helâl ediyor musunuz?” diye. Bu 

âlemden nice insanlar gelip gittiler. Gidenlerin ardından konuşuldu, iyilikleri, 

kötülükleri anlatıldı kulaktan kulağa. Bu itibarla terk-i dünya ettikten sonra 

adın iyi anılması çok önemlidir. İnsan ölür; nâmı yaşar: 

 “Öleyim yolında cân virmiş disünler ‘ışk ile 

 Develt anun kim cihânda iyiliği ile yâd olur”    

(Zâtî, 297/4) 

85. Âşık, sevgiliye hâlini arz için nâme (mektup) gönderse (yazılanların 

hararetinden) güvercin kebap olur: Teknolojinin olmadığı eski zamanlarda 

posta güvercinleri yetiştirilir ve mektuplar onların ayağına bağlanarak 

gönderilirdi. Sevgilinin hasretiyle dertlere gark olmuş âşık, hâlini arz etmek 

için sevgiliye güvercinle mektup gönderse dertlerinin şiddetinden güvercin, 

menzile vasıl olamadan yolda kebaba döner. Güvercinin kebap olmasının 

sebebi, taşıdığı nâmenin hararetidir: 

 “Nice ‘arz idem ‘aceb sûz-ı dili dildâra ben 

 Nâme göndersem kebûter iltemez kebâb olur”         

(Hayretî, 99/2) 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

43 

Güvercin, âşığın ateşler içinde yandığını iletmeye gitse gagasından ateşler 

saçılır, kaknus (mûsikâr kuşu) gibi kebap olur: 

 “Sûzum ‘arz itse kebûter yâra sûzumdan benüm 

 Od saçup öinkârdan kaknos gibi biryân olur”  

(Usûlî, 21/3) 

86. Sevgilinin âşığa vefa göstermesi dillere düşer, destan olur: Sevgili, 

vefasızdır. Âşığın en perişan hâli bile gönlünü yumuşatmaz, merhamet 

göstermez. Âşık, biraz olsun sevgiliden vefa bekler. Vefasını istediğinde 

sevgili: Böyle bir şey mümkün değildir. Ben vefa göstersem, adım dillere 

düşer, destan olur, diyerek vefasızlığa devam eder: 

 “Didüm ey meh-rû n’ola mihr ü vefâlar eylesen 

 Nâz ile güldi didi ‘âlemlere destân olur”      

(Hayretî, 99/4) 

87. Âşıklar, serseri olmaz, sadece işsiz, aylak olur: Gönlüne aşk ateşi düşen 

kişinin dünya işleriyle ilgisi kalmaz. Gönül ehlinin için malın, mülkün önemi 

yoktur. Aşk, er kişi için bir lütuftur. Âşık için her şey beyhudedir. Tek hakikat 

ve yaşanacak şey, aşktır. Âşık, aynı zamanda rind-meşreb diye bilinir. Rotasız 

bir sandal misali aşk denizinde vuslat sahiline vasıl olmak için gayrettedir. 

Âşıkları işe yaramaz, serseri görmek hatadır. Âşıklar haylaz değil, sadece 

dünya işlerini kâle almayan işsiz olarak düşünülür: 

 “’Âşık isen kâr-ı düny3adan beri ol beri 

 Nâbekâr olmaz mahabbet erleri bî-kâr olur”  

(Hayretî, 56/2) 

88. Sofi, sarığın şalını omzundan salıp gezer ama rinde elde bir tesbih tutmak 

ar olur: Rind-zâhid münasebeti divan şiirinde sıkça ele alınan hususlardan 

biridir. Bu iki tip, her zaman çatışma içindedir. Rind, gönül ehli, dünya işlerini 

hiçe saymış, ne bu dünyanın ne ahiretin derdine düşmemiş bir tiptir. Zâhit ise 

her şeye çatık kaşla yaklaşan, tenkidi çok seven. Âhiret derdine düşmüş ama 

bu dünyadan da kopamamış bir tiptir. Sofiliğin, zâhidliğin bir göstergesi olarak 

başa sarık sarılır. Sarığın iki ucu serbest bırakılır. Bu şalın ucu bazen iki omuza 

bazen de sırta doğru uzanır. Sofinin bu hâline karşılık rind, eline teşbih alıp 

sallamaktan imtina eder. Elde tesbih dahi onun için bir ar olur: 

 “Tâc u destâr ile sôfî taylesânın ‘arz ider  

 Rinde ammâ elde bir tesbîh tutmak ‘âr olur”     

(Hayretî, 56/4) 



Mehmet AKKAYA 

44 

89. Âşık, başına destar, sarık giymez. Âşığa kendi başı bile yük olur: Âşık, 

bütün yüklerden azade olmuş bir ağaç gibidir. Baş açık, yalın ayak sevdası 

peşinde koşar. Bir makamın, bir mensubiyetin sembolü olmuş destardan uzak 

durur. Omzunda öyle bir yük vardır ki “ demirden bir dağı boynuna geçirmiş 

gibi”. Bu yüke mukabil, sırtında kaftan, başında tac şöyle dursun omzunun 

üstünde başı bile ona yük olur. Halk arasında düşüncesi, derdi zihnini fazlaca 

meşgul edenler için söylenir: “Bugünlerde başı, ağır geliyor” diye. Ancak, 

hiçbir ağırlık, aşkın yükü kadar ağır değildir: 

 “Hey nica tâc u nice destâr u nice taylasân 

 Kendü başı ‘ışk yolında kişiye bâr olur”      

(Hayretî, 56/5) 

90. Âşıkların sonu bellidir: Ya ateşlerde yanar ya da ber-dâr olur: Aşk, çileye, 

derde talip olmaktır. Aşk yolu, dikenlerle dolu taşlık bir yoldur. Bu yolan 

yolcuları, bir gün yolun toprağı olmayı göze alarak girerler. Âşık olup da bu 

yolda yüzü gülen, muradına nail olan yoktur. Âşıkların akıbeti değişmez. Ya 

ateşlerde (aşk ateşi) yanıp kül olurlar ya da darağacına asılıp ber-dâr olurlar. 

Aşk, Allah’ın insana bir lütfudur. Ancak halk nazarında bir cürm (suç)tur: 

 “Ey soran erbâb-ı ‘ışkı benden âhir bunlarun 

 Kimini oda yakarlar kimisi ber-dâr olur”    

(Hayretî, 56/7) 

91. Aşk ehline küfür de iman da bir olur. Onlar için ayrılık da vuslat da bir 

olur: Birbirine tamamen zıt kavramlar olan iman ve küfr, âşık nazarında aynı 

görünür. Âşık için tek murad vuslata ermektir ama an gelir, vuslat da fürkat de 

birbirinden farksız olur. Bu yaklaşım, âşığın sevmekten başka bir derdinin 

olmadığının göstergesidir. Onlar için hakikat sadece aşktır. İnsan için en güzel 

tavır, olana şükür; olmayana tevekküldür. Âşık, iyi ile kötünün; gece ile 

gündüzün kaydında değildir: 

 “Ehl-i ‘ışka küfr ü îmân bir olur 

 Vasl u hicrân derd ü dermân bir olur”       

(Hayretî, 49/1) 

92. Aşk mülkünde (ülkesinde), bütün zengin de fakir de birdir. Orada, fermanlı 

köle de sultan da bir olur: Aşk mülkünün sultanı, bendesi yoktur. Öyle bir 

mülktür ki orada zengin-fakir; kul-sultan aynıdır. Bu yaklaşım, divan şiirinin 

rindane yaklaşımıdır. Allah katında zengin, fakir ayrımı olmaz. O katta, kul, 

köle veya sultan ayrımı yoktur. Her yaratılmış O’nun nazarında birdir. Bazen 

dünyada gerçekleşmeyen adalet, İlahî adalette hakikat olur. İnsanın kendini 

rûz-ı mahşerde kurulacak İlahî adalet divanına hazırlaması gerekir: 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

45 

 “Mülk- i ‘ışk içre kamu bây u gedâ  

 Bende-i fermân u sultân bir olur”             

(Hayretî, 49/2) 

93. Nice müminin son nefeste imanı küfr; tâatı baştanbaşa günah olur: Eskiden 

bir söz vardı: “Parayla imanın kimde olduğu belli olmaz” diye. Şimdilerde 

paranın kimde olduğu iyi kötü belli oluyor. Demek ki eskiden insanlar, 

zenginliği gizleme ihtiyacı duyarlarmış. Gerçi sonradan görmeler dışında 

kökten zengin ve asil olanlar yine öyle davranıyorlar. İnsanın, parasıyla, 

imanıyla gururlanmaması gerekir. Allah muhafaza son nefeste şeytanın 

oyununa gelip imanı kaybetmek var. Nice günahkar bilinen kişi, kimsenin 

bilmediği iyilikler sebebiyle cennet bahçeleriyle mükafatlandırılır, sırat 

köprüsünden koşarak geçerler. Surette tâ’atta olan nice kul, kıldan ince, 

kılıçtan keskin sıratta ter dökerler. Allah, son nefeste iman, Kur’an nasip etsin, 

derler. Ne güzel bir duadır. Beşikten mezara kadar insana musallat olan şeytan, 

son nefeste tarifsiz susuzluk çeken kişiye uzaktan su gösterip imanını istermiş. 

Bu sebeple başı beklenen ölümlü hastaya şeytana aldanıp da imansız gitmesin 

diye su verilir: 

 “Ey nice mü’minim irilen kişi son nefes 

 Îmânı küfr ü tâ’atı yek-ser günâh olur”    

(Usûlî, 17/4) 

94. Işıklı ay (dolunay), ne zaman hazır olsa o gece, aşağılık hırsızın bütün işi 

heba olur: Hırsızın işi çalmaktır. Bu mesleğini de genellikle geceleri icra 

ederler. Ay karanlık olunca hırsıza gün doğar, işini daha bir kolaylıkla yapar. 

Ay (meh-i temâm), olduğunda gece, gündüz gibi olur. Bu durum da hırsızın 

işine mâni olur. Halk arasında şanssızlıkla hususunda şöyle bir söz vardır: “ 

Garip, hırsızlığa çıksa ay akşamdan doğar” diye. Ay ile gece; gece ile hırsız 

arasında yakın münasebet vardır. Mehtaplı gecelerde hırsızın işi harap olur: 

 “Bir dem ola ki nutka gele mâh-ı pür-ziyâ 

 Düzd-i te’îmin ol gece kârı harâb olur”  

(Usûlî, 17/6) 

95. Hiçbir şey bâki değildir; her şey bir gün gelir yıkılır, harap olur: Gençlik 

gibi güzellik de geçicidir. Elde sahip olunanla kibre kapılmak yersizdir. Gün 

olur, talihi açılır insanın. Devlet, baht yüzüne güler, itibar sahibi olur. Ne yazık 

ki bunlara güvenip gururlanmamak gerekir. Bir zaman gelir de baht izne tatile 

çıkar, bir kuş gibi elden uçar gider. Bu mevki, makam kuyulara gark olur: 



Mehmet AKKAYA 

46 

 “Ey hâce böyle devlet ü câha dayanma kim 

 Bu devletün sonu let ü bu câh çâh olur”    

(Usûlî,  17/7) 

96. İnsan hiçbir zaman umudunu kaybetmemelidir. Rüzgar bazen soğuk eser, 

bazen sıcak. Allah’a güvenmek, dünyanın ve insanların şerrinden O’na 

sığınmak gerekir. Gün olur, lütuf mağarası, bî-bahta sığınak olur: İnsan en kötü 

zamanlarında dahi umudunu kaybetmemelidir. Başa gelen kötü hadiseler, 

bazen bir imtihan içindir. Sabır, sabır… Malumdur ki her gecenin sabahı 

vardır. Bu hususta tecrübİ sözleri hatırlamak lâzım gelir: “Bunalan bunda 

kalmaz”, Sabreden derviş, muradına ermiş”, “Sabırla koruk, helva olur”. Allah 

Te’âlâ kulunu gözetir. Lâ tahzen! İnnallâhe me’ânâ: 

 “Ne gam Usûlî hâdise-i rüzgârdan  

 Şol kişiye ki kehf-i inâyet penâh olur” 

(Usûlî, 17/8) 

Yüce Allâh her şeye kadirdir. İnanan bir müminin yeise düşmemesi, umudunu 

kaybetmemesi gerekir. Bugün soğuk esen rüzgar, yarın mutedil eser. Zaman, 

aynı olmaz. Her gün yeni bir gündür. Ârif olan içinde bulunduğu durumdan 

dolayı üzülüp kendini kahretmemesi gerekir. İnsan için üzerine yedi kilit 

vurulmuş, açılmaz denilen kapılar açılır. Bir gün gelir feth-i bâb olur: 

 “Ârif ol gam çekme Nef’î böyle kalmaz rüzgâr 

 Lutf eder bir Hudâ elbette feth-i bâb olur”  

(Nef’î, 40/5) 

İnsan hiçbir zaman nâ-ümîd olmamalıdır. Halk arasında “Allah’tan umut 

kesilmez”, “Gün doğmadan neler doğar” gibi sözlerin yaygın olarak 

kullanılması, tecrübe edilmiş ve söylenmiştir. Ne isteniyorsa aşkla şevkle 

bıkmadan, usanmadan, yorulmadan gayret göstermek gerekir. Seyranî diyor 

ki: “Aşk iğnesi ile dikilen dikiş/ Kıyamete kadar sökülmez imiş”. Yapılan işi 

aşkla yapmak lâzım. Aşk, duygunun bütün benliği sarması demektir. “Aşk 

olmadan meşk olmaz” sözünün manası nedir? Gönülde aşk varsa ve arzu edilen 

aşkla yapılırsa kapıların açılacağının nişanesidir. Âşık da gönlündeki aşkla 

sadakat gösterirse bir gün vuslat kapısı kendisine açılacaktır. Âl-i İmrân Sûresi 

139.âyetini hatırda tutmak bile “Zorluklar karşısında yılgınlığa düşmeyin, bu 

olaydan ötürü de üzüntüye kapılmayın. İman etmiş kimseler iseniz üstün olan 

sizlersiniz”. Zümer Sûresi 53. Âyette de Allâh Te’alâ şöyle buyuruyor: “ Ey 

günah işleyerek kendilerine yazık eden kullarım! Allâh’ın rahmetinden 

ümidinizi kesmeyin! Çünkü Allâh, bütün günahları bağışlar, mağrifet 

sahibidir”  



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

47 

 “Zevk-i visâl-i yârdan olma Mezâkî nâ-ümîd 

 ‘Âşık-ı zâra ’âkıbet ‘ışk ile feth-i bâb olur” 

(Mezâkî, 93/5) 

Her gecenin sabahı vardır. Ne zaman yağmur yağsa, tufan olsa ardından gün 

açılır. Hiçbir zaman umudu kaybetmemek gerekir. Hz. Mevlânâ’nın dediği 

gibi “ Bizim dergâhımız umutsuzluk dergâhı değildir”. Kelâmullâh’ın tasdiki 

de böyledir. Her tufanın ardın gün açılır: 

 “Dûd-ı âhum çok velî bahtum güni açılmadı 

 Gerçi kim gün açılur her kanda kim tûfân olur”        

(Sürûrî, 118/3) 

Ümidi kesmek olmaz, gün gelir murat hasıl olur. Her şeyin vakti saati vardır, 

zamanını beklemek gerekir. Bu durumda insana düşen görev, sabretmektir. 

Sabrın sonu selamettir. Olması istenen ne varsa rehindedir. Vakti dolunca o 

rehindeki istek, yerine gelir. Zamanını bekleyip umudu kesmemek gerekir: 

 “Kat’-ı ümîd olma ey dil kim olur hâsıl murâd 

 Sabr kıl zîrâ ki her şey vaktine merhûn olur”    

(Seyyid Nigârî, 254/6) 

İnsan, kah ağlar kah güler. Her gün bir olmaz. İnsan, yeise düşünce hep öyle 

gidecek zanneder, geçeceğini düşünmez. Bu haldeyken unutulmaması gereken 

sözlerden biri de “ kara gün kararıp kalmaz” olmalıdır. Her gecenin sonunda 

sabah; her karanlığın sonunda bir aydınlık vardır. Hiçbir sıkıntı baki değildir. 

Der, mihnet aynı kalmaz: 

 “Gönül gam çekme kim ahvâl-i ‘âlem ber-devâm olmaz 

 Zamândur böyle kalmaz derd ü mihnet müstedâm olmaz”          

(Râmî, 122/1)  

97. Eğer sevgili yoksa  cennet bahçeleri bile âşığa zindan olur: Âşığın 

dünyasını güzelleştiren sevgilidir. Sevgi, aşk ne ulvî duygudur ki varlığıyla 

acıyı bal eyler, zehri iksir. Mekanların tek başına bir anlamı yoktur. Bir yeri 

anlamlı kılan, orayı güzelleştiren ya da çekilmez hâle getiren hep insandır. 

İnsan, sevdikleriyle bir arada olunca susuz çöller dahi içinden ırmaklar akan 

bahçelere döner. Pek sevilen bir Erzurum türküsünün sözleri pek manidardır: 

“ Dün gece yâr hanesinde/ Altım çamur, üstüm yağmur, yastığım taş idi ama 

yine benim gönlüm hoş idi”. İnsan sevdiğiyle bir arada olunca, toprak yatağı, 

taşlar yastığı, yağmur yorganı olsa, huzur içinde yatar. Bazen de kuştüyü 

yataklar, insana dikenli yollar gibi batar: 



Mehmet AKKAYA 

48 

 “Hakk bilür dünyâ degül ol hûr-ı peyker olmasa 

 Bâg-ı cennet âşık-ı bî-çâreye zindan olur” 

(Usûlî, 19/2) 

98. Bir mülkün, toprağın padişahı olmazsa o ülke viran olur: Her mülke bir 

sultan gerektir. Nasıl ki bir sürüye çoban olmazsa sürü dağılır, bozulur ve telef 

olur, aynı şekilde sultansız mülk de viran olmaya mahkumdur. Aşk mülkünün 

sultanı, sevgilidir. Yâr olmayınca gönül mülkünün ne hükmü olur? Gönül 

mülkünü yıkan, viran eden gam, dert zulmüdür. Âşık, her ne kadar müşteki 

olsa da bu derdin bitmesini istemez. Zira takdir edilir ki aşksız, dertsiz gönül 

(kalp), sadece insan için gerekli olan bir uzuvdan başka bir şey değildir: 

 “Zulm-i gam dil mülkini yıkdu Usûlî yârsuz 

 Bir ilün kim pâdişâhı olmaya vîrân olur”      

(Usûlî, 19/5) 

99. Âşıkta (alâmet olarak) kanlı gözyaşı ve sarı yüz olur: Dugular, dışa görüntü 

ve davranış olarak yansırlar. Mesela, öfkelenen birisinin kaşları çatılır, ellerini 

yumruk yapar. Mahcubiyet yaşayan birisinin yüzü kızarır, başını öne eğer. Âşk 

duygusunun somut ve soyut pek çok tezahürü vardır. Aşkın somut 

alâmetlerinden şunları söylemek uygundur. 1. Âşık, uykusuzdur, daim gözyaşı 

döker, bu itibarla gözleri kanlıdır. 2. Âşığın düzenli bir hayatı yoktur, hep 

dertli, kederlidir. Bu itibarla sararmış bir yüz görüntüsü vardır. 3. Saç, baş 

dağınıktı. Her zaman pejmürde hâliyle dikkat çeker. Bu surette görünen 

birisinin aşk derdinin müptelası olduğunu anlamak kolaydır. Onun altınla 

gümüşle mercanla işi olmaz: 

 “Vara ey H3ace yeter la’l u zerrîn ‘arz itme kim 

 Âşıkuz biz bizde eşk-i surh u rûy-ı zerd olur”    

(Usûlî, 20/2) 

Âşık, sevgiliye ; bana azap çektirme, insaf et dese de kâr etmez. Sevgilinin 

cevabı şu olur: “Âşıkların bu dünyada nasibi azap çekmek olur”. Takdir 

değişmez. Kimi cefa çeker; kimi de sefa sürer. Âşıklığın kaderinde cefa 

çekmez, azap görmek vardır: 

 “Virme bana ‘azâb didüm ‘ışkuna didi 

 ‘Âşıklarun nasibi cihânda ‘azâb olur”          

(Ahmedî, 179/6) 

Âşık olan ağlar, inler, feryat eder. Gözde yaş, âşıklığın alametidir: 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

49 

 “Abdulkâdir bendesi ‘âşık olur hepisi 

 ‘Âşık olan bellidür gözleri nem-nâk olur”    

(Seyyid Cemâlî, 44/4) 

100. İhtiyar kadının evladı namert olur: Çocuk sahibi olmanın münasip yaşı 

vardır. Halk arasında ellisinden sonra evlat sahibi olan kadın- erkek pek normal 

karşılanmaz. “Mürüvvetini görmek” diye bir deyim vardır ki çocuğunun 

sünnetini, okul çağlarını, askerliğini, evliliğini ve çocuk sahibi olmasını 

görmek anlamında kullanılır. Elbette bu erkek çocuklar için bir beklentidir. 

Dünya, yapı itibariyle (müennes) dişil bir kelimedir. Nice yiğit, bu yaşlı kadına 

meyletmiş, peşinden koşmuştur ama hiç biri muradına nail olamadan bu yaşlı 

kadın hepsini toprağının altına almıştır. Bu itibarla ona gönül vermemek 

gerekir. Yaşlı ve dul bir kadının küçük bir çocuğu varsa hâliyle onunla istendik 

ölçülerde ilgilenemez ve bu çocuk başına buyruk yaşar ve büyür. Elbette bu 

herkes için söz konusu değildir ama halk arasında bu vaziyete karşı olumsuz 

bir algı vardır: 

 “Kimseye çift olma ferd ol ey Usûlî merd isen 

 Kim bu dehr-i pîrezen evlâdı hep nâmerd olur”         

 (Usûlî, 20/7) 

101. Güneşe güneşin nuru, ışığı delil olur: Hakikati görmek için delile ihtiyaç 

yoktur. Gören gözler için her şey bir delildir. Allâh’ın varlığına delil gerekir 

mi? Bakmasını, görmesine bilen her göze etrafında binlerce delil vardır. 

Allah’ın varlığını, kudretini idrak ettikçe insan ruhu lerze lerze olur, kendin 

geçer. Bir zerresi bile Hz.Musa’yı kendinden geçirir. Bu ilahî nurun bir zerresi 

gözleri kamaştırır, bakılamaz. Gece ile gündüzde, feleklerin bir ahenk içinde 

dönüşünde, bir kuru dikenden açan hoş kokulu güllerde, denizlerde, bulutlarda, 

kuru dalların tomurcuklanıp meyveye durmasında, saymaya ciltlere 

sığmayacak mucizeleri görmek mümkündür. Güneş, güneştir. Onun ispata, 

güneş olduğuna dair delile, ihtiyacı yoktur; ışığını, nurunu görmek yeter. Bir 

varlığın kendini görmeye gerek yoktur. Eserlerini görmek, varlığına delil yeter: 

 “Ey Usûlî Hakka Hak durur rûşen delil 

 K’âfitâba âfitâbun nûru hem burhân olur”   

(Usûlî, 21/7) 

102. Yüzde beliren (siyah) ayva tüyleri, gece gibi güneşe perde olur: Yüz, 

divan şiirinde genellikle ay ve güneşe teşbih edilir. Saç, rengi itibariyle 

gecedir. Ayva tüyleri taravet zamanı sarı, yeşilimsi renktedir. Ancak zaman 

geçtikçe ayva tüylerinin rengi koyulaşır, siyaha döner. Gün yüzde beliren bu 

tüyler, güneşin önüne bir perde olur. Tıpkı güneş tutulması gibi. Zaman, 

gündüzü geceye döndürür. Önüne kara bulutlar gelince güneşi görmek de 

mümkün olmaz: 



Mehmet AKKAYA 

50 

 “Hâl bu hatun ki gün yüzüni tutdı gûyiyâ 

 Şi’r-i siyâh şeb güneşe perde-dâr olur”       

(Usûlî, 35/3) 

Sevgilinin yüzü güneştir, gündür, gündüzdür. Gün gelir, o parlak yüzde ayva 

tüyleri belirgin olur, kararmaya başlar. Her gecenin sabahı olduğu gibi her 

günün de akşamı vardır. Güzellik demi geçince sevgilinin gün yüzüne gölgeler 

düşer de akşam olur:  

 “Bir gün elbet hat olur perde sabâh-ı hüsne 

 Kanı bir rûz kim encâmı şeb-i târ olmaz”   

(Senîh-i Mevlevî, 60/3)  

103. Meyveli ağaca taş atan çok olur: Bazı insanlar halk arasında mecâz 

taşlarına maruz kalırlar. Ne güzel bir hakikattir ki meyvesiz ağaca taş atan 

olmaz. Çok eski bir sözdür. “meyveli ağaç taşlanır” diye. Bu sözün hem gerçek 

hem de mecâz anlamını dikkate almak gerekir. Gerçekte meyvesi olmayan 

kavak, söğüt gibi ağaçlara çocuklar taş atmazlar ama armut, elma, erik gibi 

meyveli ağaçların üst dallarındaki meyvelerini düşürmek için taş atarlar. Halk 

arasında ise herhangi bir meziyeti olmayan, sıradan insanları kimse kâle almaz. 

Halbuki dikkat çeken, iş yapan, fikir üreten gayretli insanlar için lâf u güzâf 

eden çok olur. İnsanlar, önem verdikleri, kıskandıkları, yerinde olmak 

istedikleri kişiler için konuşurlar. Meyveli ağacın taşlanması şaşılacak bir 

durum değil, olması gerekendir: 

 “Dâyim Usûlî ta’na taşın yerse gam degül 

 Kim seng-sâr olan şecer-i meyve-dâr olur”      

(Usûlî, 35/7) 

104. Âlemi tutan baharın kokusuyla yere düşen çiy tanesi (şebnem, jâle), 

gülsuyu olur: Bahar mevsimi, tabiatın uyandığı, çiçeklerin tomurcuklandığı, 

hoş kokuların yayıldığı bir mevsimdir. Kış mevsiminde ölmüş haldeki tabiat, 

baharla birlikte hayat bulur, canlanır. Bahar, yağmurlarıyla bolluk, bereket 

mevsimidir. Bu mevsimde sabahın seherinde çimenlerin, çiçeklerin üzerine çiğ 

taneleri düşer. Güneş yüzünü gösterdikçe şebnemler, buharlaşır, göğe doğru 

giderler. Mevsimin güzelliği bu şebnemleri dahi gülsuyuna çevirir: 

 “Bûy-ı bahâr şöyle pür itdi cihânı kim 

 Yire inince katre-i şebnem gülâb olur”       

(Mesihî, 42/2) 

105. Hüma kuşunu hayal ettikçe feleğin kuşu, her gece karga olur: Hüma kuşu, 

yükseklerde uçan, beğenip de zirvelere bile konmayan talih kuşudur. İnsan, 

kendisi için iyi olanı, güzel olanı ister ama talih her zaman muradınca olmaz. 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

51 

Beklediklerimizle gelenler her zaman aynı olsaydı hayat ne güzel olurdu. 

Eskiler, çocuklar için dua ederken “ Allah, baht açıklığı versin” derler. Bu dua, 

boşuna değildir. Gölgesi üstüne düşenin bahtını açtığına inanılan hüma 

kuşunun peşinde koşarken ne yazık ki hep üstüne düşen karganın gölgesi olur. 

Karga (gurâb, zâg), şiirlerde genellikle rakîb için bir benzetme unsurudur. Ve 

karga, görüntüsüyle menfi olarak değerlendirilir. Burada “kılavuzu karga 

olanın….” Sözünü de hatırlamak durumundayız ki karganın kılavuzluğu, ilk 

katil, Kâbil zamanına kadar gider. Allah, herkesin gönlüne göre versin, güzel 

gönüllülerin başlarına daim hüma sâye-bân olsun: 

 “Çün dûd-ı âhumun eseri yokdur ey hümâ 

 Tûtî-i çarh her gice niçün gurâb olur”    

(Mesihî, 42/5) 

106. Bir çocuğun büyüyünce nasıl bir surette ve karakterde olacağı daha 

küçüklükten belli olur: Aslan yavrusu büyüyünce aslan; kurt yavrusu kurt olur. 

Bütün canlılarda küçüklük hâlleri geleceğe dâir ipuçları verir. “ Adam olacak 

çocuk…..belli olur” diye halk arasında meşhur bir söz vardır. Bir çocuğun 

büyüdüğünde güzel olacağı, cevval olacağı bellidir. Divan şiirinde “tıfl” diye 

nitelenen sevgilinin büyüyünce nasıl bir âfet, nasıl bir âfitâb (güneş) olacağına 

ilişkin çok önceden öngörülerde bulunmak mümkündür. Elbette bazı 

hükümlerde bu güzelin annesine bakmak da söz konusudur. Zira, “anasına bak, 

kızını al; kenarına bak, bezini al” sözünü dikkate almak gerekir. Bu 

yaklaşımlar, tecrübeyle sabittir. Gül, gül gibi kokar; karanfil, karanfil gibi. 

Muhakkak ki sonradan farklı bir durumla karşılaşmak mümkündür ama bu 

durum istisnadır. Küçük bir kıvılcımın sonradan nasıl bir ateş olacağı, ne 

yangınlar çıkaracağı önceden belli olur: 

 “Meh-pâreler durur n’ola tıfl ise hûblar 

 Her birisi zamân ile bir âfitâb olur”          

(Mesîhî, 43/3) 

107. Ka’be’de edilen dualar kabul olur: Dua, insan için bir ihtiyaçtır. Bütün 

dinlerde inanılan İlahi yaratıcıya yakın olmak, zora kalınca yardım istemek, 

gönlü ferahlatmak amacıyla bir yakarış hâlidir. İnsanlar, ihtiyaç duyduklarında 

dua ederler ama genellikle murada erdikten sonra dua pek akıllarına gelmez. 

Halbuki sadece bir isteğe istinaden dua etmemeli, her dâim dilimizde 

olmalıdır. Dua ermek, âyet ve hadislerde teşvik edilmiştir. Kur’an’da bazı 

Sûrelerde duanın hikmeti ve faziletleriyle ilgili ifadeler bulunmaktadır (bkz. 

Yûnus, 12; Lokman, 32.âyetler). “ İnsana bir sıkıntı dokundu mu, gerek yan 

üstü yatarken, gerek otururken, gerekse ayakta iken (her hâlinde bu sıkıntıdan 

kurtulmak için) bize dua eder. Ama biz onun sıkıntısını ondan kaldırdık mı, 

sanki kendisine dokunan bir sıkıntı için bize hiç yalvarmamış gibi geçer gider. 



Mehmet AKKAYA 

52 

İşte o haddi aşanlara, yapmakta oldukları şeyler, böylece hoş gösterilmiştir. 

Yûnus Sûresi, 12.âyet, Diyanet İşleri Meali). 

Dua, bir ibadettir. Dua, müminin kötü kişilere ve kötülüklere karşı manevi 

silahıdır. Dua, rahmet kapılarını açan bir anahtardır Allah, dilimizden duayı, 

kalbimizden merhameti uzak etmesin. Dualı dil, kötülükten uzak durur. 

Dilinde dua olan kulun gönlüne sevgi, adalet, merhamet güneşi doğar..  

Sabahın erken saatlerinde yapılan duaların daha ziyade makbul olduğuna 

inanılır. Beytullâh olarak bilinen Ka’be’de ise edilen dualar kat-be-kat 

makbuldür. Divan şiirinde sevgilinin köyü, âşık nazarındaki değerinden dolayı 

Mekke; evi de etrafında (sevgiliyi görebilmek için) tavaf edilen bir yerdir. Bu 

itibarla âşıklar sevgiliye kavuşmak muradınca bu köyde, mahallede dua 

ederler: 

 “ Diler Mesihî vaslunı irişse kûyuna 

 Bilür ki Ka’be içre du’â müstecâb olur”      

(Mesihî, 43/5) 

108. Bugünün değerini bilmek lâzım, felek yarın kim bilir kimlerle işrette olur: 

Halkın uzun yaşanmışlıklarla elde ettiği, bizim hayat tecrübesi dediğimiz 

şeyler, her zaman bize yol gösterici olmuştur. “ Ömür üç günlük” derler. Dün, 

bugün, yarın. Dün yaşandı, geçti. Bir köprünün altından sular gibi geri gelmez 

bir daha. Yarın ise henüz gelmedi, geleceği de belli değil. An dediğimiz, nefes 

aldığımız, yaşadığımız, içinde bulunduğumuz zamandır. Bu itibarla hep anın 

kıymetinin bilinmesi hususunda tavsiyeler verilir. Fırsat denilen kavram nedir? 

Kapımıza gelen bir misafir mi? Penceremize konan bir kuş mu? İnsan 

hayatında en fazla pişmanlığa sebep olan “yaşanması gereken bir durumu 

yaşamayıp belki ertelemektir”. Bir başka cepheden bakıldığında ise 

yapılmaması gereken bir şeyi yapıp sonradan pişman olmaktır. İnsan, ya 

yaptığından ya da yapmadığından dolayı nedamet getirir. Her şeyin bir vakti, 

saati vardır. “Demir tavında dövülür”, “Su akarken testiyi doldurmak gerek” 

gibi özlü sözleri dikkate aldığımızda hayatta hiçbir şeyin ertelenmemesi 

gerektiğini daha iyi anlarız. Bir yakınımız, sevdiğimiz hastaysa ziyaret için 

yarını beklememek gerek. Belki yarın olmayacak, öyleyse düne de 

hayıflanmanın bir anlamı olmayacak. Şu olsun da yaparım; bu zaman gelsin de 

yaparım gibi düşüncelerin bize sonradan pişmanlık yaşatacak olması 

muhtemeldir. Elbette her insanın hayatında keşkeleri vardır. Lügatimizden 

“keşke” kelimesini çıkarabildiğimiz ölçüde huzur bulur, mutlu oluruz: 

 “Gel bugün şehr-i sarây içinde beglik sürelüm 

 Kim bilür yarın felek kimlerle ‘işret-bâz olur”    

(Mesihî, 71/2 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

53 

109. Aşk abdalının sırlarını ifşâ etmek olmaz, esrârı kan dökücü kâtil olur: 

Aşkın sırrına her kişi vakıf olamaz. Aşk, gönle düşen bir kıvılcımdır ki bir 

müdeet sonra tüm benliği sarar. Aşkın sahibi, aklını zayi etmiştir. Yaptıkları 

deliliktir. Delinin ne zaman ne yapacağı belli olmaz. Hele ki gönlünde aşkın 

zerresi olmayan biri bunu tankide meylederse o sırlar, insanı perişan eder. 

Zâhid, aşktan uzak, dünyevî ve uhrevî hayatın derdine düşmüştür. Aşkın 

hâllerini bilmez ama âşıkları tahkir eder. Âşığın bu râzı (sır, giz), onu yakar 

kavurur. Aşktan habersiz birinin bu hususta muhakemede bulunması son 

derece yersiz bir davranıştır: 

 “Anma ‘aşk abdâlınun râzın helâk eyler seni 

 Bunlarun esrârı ey zâhid katı kattâl olur”  

(Bâkî, 72/4) 

110. Meyin insana zararı olmaz, belki mutluluk sermayesi olur: İçki, keyif 

verici bir sıvıdır. Her kim ki belli ölçüde içtikten sonra yavaş yavaş iradesini 

kaybetmeye başlar. İçkinin tesiriyle vücutta bir gevşeme hasıl olur. İçkinin 

sarhoşlarda üç farklı tezahürü olur: 1. Bazıları ağlar, 2. Bazıları şuursuzca 

neşelenip güler, 3. Bazıları da suskun olup derin düşüncelere dalar. Şair, içki 

mutluluğun sermayesidir, diyor. Başlangıçta belki kederden uzaklaşmaya 

sebep olabilir ama bu durum geçicidir. Dertleri unutmak için içkiden medet 

ummak beyhudedir: 

 “Mey-i la’l âdeme ziyân itmez 

 Belki ser-mâye-i sa’âdet olur”                   

(Bâkî, 93/6) 

İçkiyi istekle, şevkle içen kişi çok çabuk sarhoş olur. Zira şevk, mest olmanın 

mayasıdır. Kişi, başlangıçta sarhoş olma fikriyle içkiye meyletmiştir: 

 “Tâb- ruhunla la’lün anan ‘aklın aldurur 

 Şevk ile içse kişi meyi katı mest olur”     

(Bâkî, 97/2) 

111. O kafirin (sevgili) eline ayna vermeyin zira aynada kendi suretini 

(güzelliğini) görünce putperest olur: Sevgili, güzelliği, zarafeti, estetiği ve taş 

kalpli olması itibariyle divan şiirinde “ Sanem” diye bilinir. Sevgili, güzelliği 

ile mağrur ve kibirliyken daha kendi güzelliğinin tam idrakinde değildir. Hele 

bir de aynada kendini görürse yoldan çıkar, aynadaki surete meyledip puta 

tapar gibi kendine bakar. Ayna (âyine, mir’ât), divan şiirinde değişik hayal ve 

tasavvurlara imkan tanıyan bir nesnedir. Teşbih hususunda bazen âşığın gönlü, 

bazen sevgilinin yüzü olur. Eski zamanlarda çok nadir bulunması itibariyle 

fazlaca değer kazanmıştır. Hatta aynanın sandıklarda keçeye sarılı bir şekilde 

muhafaza edildiği bilinir. Konaklarda misafirlere yemek ve kahve faslından 



Mehmet AKKAYA 

54 

sonra konağın uşağı ayna getirirmiş. Ayna, cam olması hasebiyle kolay kırılır. 

Bu değerli nesneyi korumak maksadıyla halk arasında inançlar tesis edilmiştir. 

Mesela; “Ayna kıran kız, yedi sene evde kalır, evlenemez” gibi bir inanç 

vardır. Eskiden her delikanlının cebinde arkası resimli, yuvarlak cep aynası 

bulunurdu. Tabii ki yanında tarak muhakkak yer alırdı. Mahalli çevrelerde 

sevginin, ilginin nişanesi olarak genç kızlar, sevdiği delikanlıya ayna ve tarak 

hediye ederlerdi. Bazen de kenarına isim nakşedilmiş mendil olurdu bu hediye. 

Delikanlılar ise sevdiği, ilgi duyduğu kıza sevgisini kenarları oyalı “ al yazma” 

vererek beyan ederlerdi. Bu hediyeleşme bir anlamda bir taahhüt bir söz verme 

belgesi niteliği taşırdı. Güzel olan zaten güzeldir. Onun takdire, tasdike ihtiyacı 

yoktur. Âşık için de sevgilinin yüzünden gayrı aynaya ihtiyaç yoktur: 

 “Zinhâr eline âyine virmen o kâfirün 

 Zirâ görince suretini büt-perest olur”         

(Bâkî, 97/4) 

112. İçki meclisinde mutlaka kırılan kadehler olur: İçki, şişede durduğu gibi 

durmaz, derler. Mecliste mey refakatinde sohbet ilerledikçe dünyevî her şey 

boş gelmeye başlar. Kalp kırılacağına şişe, kadeh kırılsın, derler. Bazen 

kontrolü kaybetmekten bazen de bilerek kadehlerin kırıldığı olur. Bu bir nevi 

rahatlama davranışıdır. Osmanlı’da meyhaneler daha ziyade Haliç’in 

kıyısından Karaköy’e kadar bir hilâl şeklinde kıyıya dizilmiş vaziyettedir. 

Müslüman-Türk tebanın yaşadığı muhitte (Fatih, Aksaray, Yeşildirek, 

Unkapanı) XV. Asırda bilinen iki meyhane (Yani ve Efe) vardır. Meyhaneler 

daha ziyade gayrımüslimlerin yaşadığı eskiden Pera diye biline Beyoğlu 

yakasında mevcuttu. Günümüzde de bilhassa Rum meyhanelerinde 

(şimdilerde taverna) Sirtaki esnasında tabak, kadeh kırma geleneği vardır. Her 

hâlükârda içki şişede durduğu gibi durmaz, içene bazen akıl dışı hareketler 

yaptırır. Ne diyelim, gönüller kırılacağına kadehler kırılsın. Bu da tesellisi 

olsun: 

 “Başlar yitürse meclis-i ‘aşkunda gam degül 

 Bezm-i şarâbda nice sâgar şikest olur”     

(Bâkî, 98/3) 

113. Feleğin cefa taşından sadece gönül aynası değil, İskender’in âlemi 

gösteren aynası dahi kırılır, şikest olur:  “Âyine-i İskender” divan edebiyatında 

pek meşhurdur. İskender’in kendi adıyla İskenderiye şehrinde hocası 

Aristo’nun planlamasıyla yaptırdığı büyük bir aynadır. Bu ayna sayesinde 

denizden gelen gemileri çok önceden görüp buna göre tedbir almalarını sağlar. 

Bu ayna ile ilgili efsaneye dayalı pek çok rivayetler mevcuttur. Yine bir 

efsaneye göre yalancılar aynaya baktıkları zaman ayna görüntüyü 

yansıtmazmış ve böylece İskender, bir kişinin yalan söyleyip söylemediğini 

anlarmış. Âyine-i İskender, üç katlı ve yüksekliği 135 metreyi bulan 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

55 

İskenderiye Feneri’nin tepesinde bulunduğu rivayetinden dolayı, İskenderiye 

Feneri adıyla da anılmıştır  Faros adlı bu fener, limanı ve şehri aydınlatır, çok 

uzaklardaki gemilere de yol gösterirmiş. Fenerin XIII. Asırda henüz 

mevcudiyetini koruduğu iddia edilmektedir. Aynaların eskiden bilinmeyen 

şeyleri öğrenmek için sihir ve büyücülükte kullanılması, bu fenerin de 

yapıldığı çağda (M.Ö.III.yy.) çok ileri bir teknik eseri olarak ortaya çıkışı, 

hakkında birçok efsaneler türemesine neden olmuş olabilir (Pala,2004) 

Felek, dönüşüyle insanların bahtını açar ya da kapatır. Hep şikayet edilen 

Felekü’l- Eflâk denilen dokuzuncu felektir. Bir hususta ne kadar gayret sarf 

edilse de felek, bir taşla her şeyi kırar, târumâr eder. Nedîm, “dökülen mey, 

kırılan câm olsun yeter” dese de gönül aynası kırılınca bir daha eski hâlini 

almaz: 

 “Seng-i cefâ-yı dehr ile mir’ât-ı dil degül 

 Câm-ı cihân-nümâ-yı Sikender şikest olur”    

(Bâkî, 98/4) 

114. Gözyaşı, âşığın sırlarını ifşa etmekte çok mahir gammaz olur: Gözyaşı, 

kederin bir nişanesi, dışavurumudur. Ağlamak, insanı rahatlatan ifrâzâttan 

sayılır. Sararmış bir yüz, kanlı gözyaşları, bükülmüş bir bel, âşıklığın 

göstergeleridir. Nasıl ki duman ateşi gösterir; gözyaşı da kederi gösterir. Divan 

şiirinde duygu ve düşünceyi ifade etmekte başvurulan sanatlardan biri de 

teşhîs’tir. Gözyaşı, kişileştirilerek âşığın gönül dertlerini bir bir âleme 

gammazlar: 

 “ Ayân itdi bir bir nihân râzumı 

 Dilâ eşk-i çeşmüm ne gammâz olur”       

(Bâkî, 112/3) 

115. Âşığa nasihat kâr etmez, öğüt verdikçe daha kötü olur: Halk arasında bir 

söz vardır: “Kıl düğüm tutmaz; deli öğüt tutmaz” diye. Âşık, aklını sefere 

salmış, gönlüyle yaşayan bir delidir. Nasihat, ancak onu tutacak akıllı 

insanların işine yarar. Ne kadar nasihat edilse de âşık bildiğini yapar. İnsanlar, 

psikolojik olarak öğüt dinlemekten memnun olmazlar. Bu durumda bilakis tam 

tersini yaparlar. Nasihat, ancak bunu anlayacak ve değerlendirecek akıllı 

insanlara verilmelidir: 

 “Dil ise kesilmez hevâ-yı ‘aşkından 

 Nasîhat eylediğince beter melâmet olur”    

(Nef’î, 38/4) 

116. Vaatte bulunmak boşa heveslendirmektir. Yarına bırakılan (ertelenen) 

vaatler hep sebatsız olur: Ahd etmek, söz vermektir. Vaat, sonrasında yerine 

getirilecek sözdür. Fakat her iş anında yapılmalıdır. Vaat etmek, 



Mehmet AKKAYA 

56 

umutlandırmaktır. İnsan ilişkilerinde söz verip de sözünü yerine getirmemek 

hayal kırıklığı yaratır. Bu durum hiçbir zaman tasvip edilmez. Sevgili, belki 

vuslat belki bir buse için vaatte bulunur ama asla sözünü yerine getirmez. Halk 

arasında şöyle bir söz vardır: “ Peşin sille, veresiye öpücükten iyidir” diye. 

Sebat etmek, kararlılıktır, sözünde durmaktır. Sona kalan dona kalır. İyi de 

olsa, kötü de olsa her işin vakitlice yapılması münasip olandır: 

 “Yâr ol-durur ki yârına itdügi vâdeyi 

 Komaya yarına ki cihân bî-sebât olur”   

(Ahmedî, 152/6) 

 Vaat, umut vermektir. Yerine getirilmeyecek sözler vermek insanları 

boşuna heveslendirmektir. Sevgili de vuslat gecesi gelecek olacak diye âşığı 

bugün, yarın diye oyalar. Verilip de tutulmayan sözler, sadece hayal kırıklığı 

yaratmaz. Asılsız sözlerle oyalanan insan, kendisini kandırılmış hisseder ve 

gönlünde tamiri olmaz yaralar açılır: 

 “Ferdâya salma Nâfizi bugün yaın diyü 

 Bâri recâyı söyle bu şeb ne zamân olur”    

(Nâfiz, 199/5) 

117. Servi fidanının olduğu yerde ırmak olur: Su ile münasebeti olan bazı 

fidan( ağaç)lar vardır: Mesela, serv, çınar, söğüt. Sevgilinin boyu hususunda 

ilk akla gelen servdir. Bu ilişki kalıplaşmış ve zamanla mazmunlaşmıştır. 

Bilhassa divan şiirinde boy denildiğinde akla gelen serv; serv denildiğinde 

boydur. Âşık, hayallere dalıp sevgilinin boyunu düşününce hâliyle serviyi 

susuz bırakmamak için onun ayağına nehirler misali gözyaşlarını akıtmak 

zorundadır. Âşığın bu denli gözyaşı dökmesinin sebebi, servi boylu sevgiliye 

uygun mekan yaratmaktır: 

 “Kaddün hayâli dutdı gözümde vatan belî 

 Her kanda serv ola yiri cûy-bâr olur”      

(Ahmedî, 164/5) 

118. La’l taşı, sevgilinin dudağının ateşinden eriyip su olur: Sevgilinin dudağı, 

renk ve parlaklık itibariyle la’l taşına teşbih edilir. La’l, kırmızı, ıslak 

görünümlü değerli bir madendir ve kaynağı Bedahşan ile birlikte zikredilir. 

Teşbihten maksat, asıl unsurun üstün kılınmasıdır. Madenler fırınlarda eritilir. 

La’l taşının da sevgilinin dudağının hararetine dayanamayıp erimesi pek 

münasiptir: 

 “Cânâ ne leb-durur bu ne yâkût-ı nâb olur 

 Kim l’al onun odından eriyüben âb olur”    

(Ahmedî, 179/1) 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

57 

Âşık, sevgilinin boyu hayaliyle gözyaşı döker. Gözyaşları ırmak olup akar. 

Sebeb- müsebbiyet ilişkisi dikkate alındığında yaşların sebebi sevgilinin 

boyudur. Boy, divan şiirinde en çok serviye benzetilir. Boy ile servi arasındaki 

münasebet o ölçüdedir ki servi denince akla boy; boy denilince de servi gelir. 

Bu yapıya şiirde mazmun adı verilir. Bu itibarla servinin her daim su 

kenarlarında büyüdüğü hatırlanırsa âşığın gözyaşlarının ırmak olması 

münasiptir: 

 “Kaddün hayâli tutdı gözümde vatan benüm 

 Her kanda serv bitse leb-i cûybâr olur”        

(Rıdvân, 244/5) 

119. Gün gelir, az günaha çok ceza olur: İnsan, iyi ya da kötü yaptığın 

karşılığını görecektir. İyilikler mükafatla; kötülükler ceza ile karşılık bulur. 

İnsanlar birisinden kötülük gördüklerinde hemen karşılığını görmek isterler. 

Bazen de kötülük yapan çok güçlü olunca işi, Allâh’a havale ederler. Mutlak 

ve mutlak ama bu dünyada ama ahirette her şeyin karşılığı mutlaka olacaktır. 

Günahın nispetine göre ceza tayin olunur. Sevenleri ayırmak surette büyük 

günah gibi görünmese de cezası çok büyük olur: 

 “Senden cüdâ kılan beni bula cezâsını 

 Şol gün ki az günâha katı çoh ‘ikâb olur”   

(Ahmedî, 179/4) 

120. Aşkla akıl bir arada olmaz. Gönle aşk düşünce akıl, sahibini terk eder. O 

gidiş fersah fersah uzaklaradır. Akıllı insan nasihat tutar ama âşık olana öğüt 

faydasızdır, beyhude gayrettir. Akılla aşk arasında binlerce fersah mesafe 

vardır. Bu’d ise iki şey arasındaki en kısa mesafedir ki boyut (imtidâd) olarak 

tarif edilir. Halk arasında uzak mesafenin ifadesinde “ fersah” ölçü birimi 

kullanılır. Arapça fersah veya Farsça ferseng bir ölçü birimidir. Bir fersah 

yaklaşık üç mil (yaklaşık beş kilometre)dir. Aşkla akıl arasındaki mesafe ise 

binlerce fersahtır. Bu itibarla âşık olanda akıl aramak gerekmez: Duamız Allâh 

Tealâ uzaklıkları yakın eylesin, yakınları uzak değil: 

 “Bana dirler ‘aklunı dir bir nasihat virsene 

 ‘Akl-ıla ‘aşk arasında bu’d bin ferseng olur”  

(Ahmedî, 265/5) 

121. Sevgilinin eşiğine yüz sürenler, seccade sahibi olur: Sevgilinin eşiği 

(âsitân), âşıklar nazarında kutsal bir yerdir. Sevgili, oradan gelip geçer. Eşikte 

ayak izi vardır. Ayak bastığı toprağa değer yüklemek maksadıyla farklı 

tasavvurlar geliştirilmiştir. Sevgilinin yaşadığı evi, bir dergah olarak 

düşünülür. Bu dergah, meleklerin secde-gâhıdır. Her kim ki bu dergaha yüz 

sürerse seccade sahibi olur: 



Mehmet AKKAYA 

58 

 “Dergehün secde-geh-i ins ü melekdür cânâ 

 Yüz sürenler ana hep mâlik-i seccâde olur”  

(Beyânî, 225/3) 

122. Âşığın sinesine çekilen servi misali hançer olukları, hızlı hızlı kanat 

çırpan gönül kuşunun kanadı olur: Sevgilinin kaşları yay, kirpikleri oktur. Bu 

silahıyla âşığın sinesini hedef alıp yaralar. Bu yaralar, âşığın sinesini gülistana, 

lale bahçesine çevirir. Sevgilinin kılıç, hançer olarak tasavvur edilen bir silahı 

da kaşlarıdır. Kaş hançeriyle âşığın sinesinde açılan rahneler gönül kuşuna 

kanat olur. Keşide, çekmek anlamına gelir. Bu açılan yara sevgiliye ulaşma 

hususunda gönül kuşu için bir güzergah, bir yol olarak düşünülebilir. Sevgiliye 

vasıl olma yolunda farklı tasavvurlar da mevcuttur. Mesela, gözden akan 

damlanın yanaktan süzülürken bıraktığı iz de sevgiliye giden bir yol olarak 

düşünülebilir. Yine bir gömleğin kolundaki ütü izleri de âşığı sevgiliye 

götürecek bil olabilir: 

 “Levha-i sînemize çek serv-sıfat keşideler 

 Murg-ı dil-i sebük-pere her birisi cenâh olur”         

 (Beyânî, 226/3) 

123. Mecaz köprüsünden geçen selamete ermiş olur: Kantara, Arapça köprü 

demektir. Ammice köpri kelimesi de kullanılır. Köprü gerçek anlamda iki 

yakayı kavuşturan, üzerinden geçilerek menzile vasıl olunan bir yoldur. 

Mecazî anlamdan kast olunan ise sırat köprüsüdür. Bu köprüden geçmek kolay 

değildir. Halk arasında kötülükler yapan, günahkar insanlar için “kıldan ince, 

kılıçtan keskin” tabir edilir. Bu köprüden geçmek için önce bir yola girilir. 

Rehber nezaretinde çetin yollar aşılır, hakikat görülür ve  menzil-i maksuda 

vasıl olunur: 

 “Râh-ı tarîkatı tutan vâsıl olur hakikate 

 Kantara-i mecâzı ‘âbir olan zû-necâh olur”     

(Beyânî, 226/8) 

124. Güzeller, kara kaşlı, kara gözlü olur: Her milletin fizikî görüntüsü ve ruh 

hâli değişiktir. Türklerin Orta Asya’dan beridir ırk olarak yapısı esmer, kara 

kaşlı kara gözlü olmalarıdır. Halk beğenisinde de bunu görmek mümkündür. 

Bir kızdan bahsederken “ kara kaşlı, kara gözlü” pek güzel, derler. Beğeni, 

zevkin bir cepheden zuhurudur. Nasıl ki kişilerin zevkleri, beğenileri farklıysa 

milletlerin de zevkleri, kabulleri farklıdır. Yine halk arasında klişeleşmiş bir 

değerlendirme ifadesi de şudur: “ Sarışının adı var; esmerin tadı var”. Hatta bu 

söyleyişte geçmişte müzik programları Türk televizyonlarında yapılmıştı. Bu 

ifade dahi esmerin sarışından daha muteber ve cazip olduğunu göstermektedir: 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

59 

 “Şu dilber ki kad-i dil-cûsı olur 

 Siyeh çeşm ü siyeh ebrûsı olur”                  

(Beyânî, 227/1) 

125. Büyük başın, büyük ağrısı olur: Bir kişinin makamı, mevkii ne kadar 

büyük, yüksek olursa o nispette derdi de büyük olur. Makam yükseldikçe 

sorumluluk da artar. Bir çobanın gece rahat uyması ile bir valinin, bir bakanın, 

bir reisin rahat uyuması aynı değildir. Makam sahibi olanlar pek kişiyle 

muhatap olurlar, sorumlulukları fazladır. Üniversitelerde bir asistanın 

mesuliyeti ve meşguliyeti ile bir dekanın bir rektörünki aynı değildir. Bu 

itibarla tecrübeyle de sabit olan bu sözün değeri makam sahibi olunca anlaşılır.  

Âşık da aşkın mesuliyetini, sevgiliyi sevmenin sorumluluğunu ve yükünü 

taşımaktadır. Bu itibarla âşığın derdi çoktur. Başının ağrısı son nefese kadar 

sakin olmaz: 

 “Kadeh sun sâki hum tursun yerinde  

 Büyük başun büyük ağrısı olur”                 

(Beyânî, 227/6) 

126. İnsanlar arasında çok muhabbet olunca nazar olur: Güzel şeyler 

yaşandığında her zaman nazara gelme korkusu yaşanır. İki kişi arasında çok 

sevgi, muhabbet olunca nazardan korunmak için dualar etmenin yanı sıra 

başkalarına karşı az muhabbet gösterilir. Çok güzel çocuk nazar değmesin diye 

üzerine nazarlık konur. Çocuk büyüse güzel genç kız olsa bu uygulama devam 

eder. Kem-nazar kötü bakış enerjisiyle var olan güzelliği tersine çevirmek 

anlamına gelir. Nazar, bakış demektir ve doğrudan gözle ilgilidir. Bilhassa 

Kuzey Afrika’da nazardan korunmak için farklı uygulamalar mevcuttur. 

Kadınların alın ve şakaklarında  döğme denilen kalıcı işaretler taşımalarındaki 

maksat, gelecek nazarın önce bu şekle isabet etmesi ve kem nazarın 

savuşturulmasıdır. Bir anlamda bu döğmeler, yıldırım hasarını engelleyen 

paratoner vazifesini üstlenmiştir. Âşığın yakınlık kesb edecek olan niyazlardan 

uzak durması gerekir. Zira, aradaki bu muhabbetten dolayı bu aşka nazar 

değer: 

 “Yâra çok çok itmesün tahsîı-i kurb içün niyâz 

 ‘Âşık-ı bî-dil sakınsun kim nazardan dûr olur”        

  (Beyânî, 231/3) 

127. Çok kıskanç olan sonunda helak olur: Kıskanmak insanî bir duygudur. 

Bazen birilerinin başarısını, mevkilerini kıskanırız. Ancak bu duygu daha 

ziyade çok sevilen birinin başkalarından sakınılması şeklinde bir duygudur. 

Âşık tabiidir ki sevgiliyi ağyardan ziyadesiyle kıskanır. Bu anlamda 

“kıskanmak, günü, reşk ve hased” kelimeleri edebiyat ve günlük konuşma 



Mehmet AKKAYA 

60 

dilinde kullanılmaktadır. Divan şiirinde kıskanmanın söz konusu olduğu 

beyitlerde genellikle “Hüsn-i Ta’lil” sanatına tesadüf edilir. Bu sanatın 

mevcudiyeti, kıskanmak duygusunun güzelliğine tabir edilebilir. 

Başkalarından birini kıskanmanın ötesinde insan sevdiğini kendinden bile 

kıskanabilir. Bu durum, “gözünden sakınmak” şeklinde ifade edilir: 

 “Rusâr-ı hûy be dûş ile gülzâra varma kim 

 İfrât-ı reşkden gül ü şebnem helâk olur” 

(Fevzî, 56/2) 

İnsan sevdiğini sadece başkalarından kıskanmaz. Sevdiğinin belini saran 

kemerden; bedenini sarmalayan gömlekten; elini öpen yüzükten vb. 

nesnelerden de kıskanır. Bu kıskançlığın ifrat derecesidir. Güftesi Hikmet 

Münir’e ait Teoman Alpay’ın Segâh Makamı’nda bir bestesi olan “Kıskanırım 

Seni” şarkısının sözleri pek manidardır:  

 “Saçın yüzüne değse telini kıskanırım 

 Birine söz söylesen dilini kıskanırım 

 Sakın takma göğsüne gülünü kıskanırım 

 Seni saran kemerden belini kıskanırım 

 Deli ediyor beni gezinir her yerini 

 Okşadıkça tenini elini kıskanırım” 

Bir dönem âşıkların dillerinden düşmeyen şarkılarıyla gönüllere ateş salan ses 

sanatçısı Hakkı Bulut, bir şarkısında bu duyguyu şöyle ifade ediyor: 

 “Güneşten, gölgeden, esen yellerden 

 Bastığın toprağın her zerresinden 

 Boynuna taktığın beyaz inciden 

 Elinde tuttuğun gonca güllerden 

 

 Sana selam verip geçen birinden 

 Ne bileyim işte kıskanıyorum 

 Seni kendimden bile kıskanıyorum 

 Kıskanıyorum, kıskanıyorum 

 Seni elalemden kıskanıyorum 

 … 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

61 

 Kıskanmak aşkın kanununda var 

 Gerçek seven kalbi bu duygu sarar” 

Ne güzel bir hakikattir, sevenin kıskanması. İnsan, sevdiğini kendi gözünden 

bile sakınır, kıskanır. 

Sevgilinin ipek tenini saran gömlek de bir gün gelir yırtılır: 

 “Pirâhenün kocar seni âdem helâk olur 

 Cevrün eliyle bir gün olur ol da çâk olur”  

(Şeyhülislâm Yahyâ, 63/1) 

Âşık ile rakip, her daim birbirlerini takip ederler. Biri sevgiliye biraz daha 

yakın olunca diğeri kendini kahreder, üzülür. Rakip, sevgiden anlamayan, aşk 

nedir bilmeyen bir şahsiyettir. Onun görevi âşığı sevgiliden uzak tutmaktır. Bir 

anlamda sevgilinin bekçiliğini yapar. Şiirde bir arada zikredilen bu iki tip, 

birbirlerini kıskanırlar. Hasbelkader âşık, sevgiliye yakın olursa rakip, 

kahrından yanar, kül olur: 

 “Güli bülbül görürse hem-dem-i hâr 

 Âteş-i gayrete düşüp kül olur”               

(Vusûlî, 43/2) 

128. Delilerin sırrına zincirin halkası kulak olur: Arapça sırr; Farsça râ ve 

Türkçe giz kelimeleri şiirde sıkça kullanılmaktadır. Bunların içinde divan 

şiirinin daha ziyade tercihi râz’dan yanadır. “Deliden al, uslu haber” diye bir 

söz vardır. Deli (Mecnûn) diye vasfedilen nice kişiler vardır ki büyük sırlar 

taşırlar. Suretde aşk bir sırdır ama saklanması mümkün değildir. Âşık olan hiç 

konuşöasa dahi ahvali ve görünüşü onun gönlündeki sırrı ifşa eder. Deli ile 

zincir arasında yakın bir münasebet vardır. Zira deliliğin ileri derecesinde 

zincir gerekir. Zincir halkası, şekil itibariyle kulağa benzer. Aşk derdinden 

aklını zayi etmiş zincirli delinin sırlarına ayağındaki zincirin her halkası bir 

kulak olur. Hem onu dinler hem de sırrı ifşa eder: 

 “Ben söyledükçe ‘aşkumı Mecnûn hâmuş olur 

 Râz- cünuna halka-i zencîri gûş olur”                

(Şeyh Gâlib, 87/1) 

129. Sevgiliyi öpmek istesen yârin yanakları al al olur: Utanmak insanî bir 

duygudur. Hakikatte sevgiliyi öpmek mümkün değildir. Âşık, sevgiliyi öpmek 

için teşebbüste bulunsa sevgili utanır, yanakları gül misali al al olur. Herkesçe 

makul ve masum görülmeyecek bir durumu yaşayan kimse, heyecanlanır, 

utanır: 



Mehmet AKKAYA 

62 

 “Mâ’ilin ol gül-i ra’nâya ki öpmek dilesem 

 Almadın bûsesin iki yanağı gül gül olur”         

(Şeyhülislâm Yahyâ, 122/4) 

130. Şairin şiirleri, saf ayna gibidir. Şiirler, konuşma kabiliyetine sahip 

papağana konuşmayı öğreten olur: Şiirde papağan, konuşma fiiliyle geçer. 

Papağanın konuşması mucizevî bir durumdur. Şairler bazen kendilerini 

papağana teşbih ederler. Bunda maksat, sözlerinin mucize kabilinden 

olduğunu ifade içindir. Papağanın konuşma eğitiminde iki unsura ihtiyaç 

vardır: Birincisi ayna ve şeker. Papağan insan sesine benzer sesler çıkarınca 

ödül olarak şeker yedirilir. Şairin mucize sözler söylemesi için ayna olarak 

sevgilinin yüzüne ve şeker olarak dudaklarına ihtiyacı vardır. Bazen de şairler 

kendilerini övmek maksadıyla şiirlerini papağanın sözlerine benzetirler. 

Aşağıdaki beyitte de şair, divanını papağanın konuşma talimi yapması için 

aynaya benzetmiştir: 

 “Pâdişâhum nazm-ı Yahyâ saf bir âyinedür 

 Tûtî-i tab’ı suhan-dâna suhan-âmûz olur” 

(Şeyhülislâm Yahyâ, 133/5) 

131. Sevgilinin ayak bastığı yer, sümbül olur: Gerek halk gerekse divan 

şiirinde sevgilinin saçı, zülfü bahis olduğunda ilk akla gelen sümbüldür. Şekli 

ve kokusu itibariyle saç- sümbül arasında klişeleşmiş bir ilgi vardır. Halk 

arasında uğursuz insanlar için denir ki “ Bastığı yerde ot bitmez”. Sevgili, o 

denli mübarek, o denli uğurlu birisidir ki onun bastığı yerde sümbül biter, 

yürüdüğü yollar, sümbül bahçesi olur: 

 “Zülf-i misînüni salındursan 

 Basdugun yer efendi sünbül olur”             

(Vusûlî, 43/4) 

132. Kirpik askerleri kalbe girseler, her biri Zaloğlu Rüstem olur: Osmanlı 

ordusunda atlı ve piyadelerden kurulu dört yüz kişilik askerî birliğin adı 

ceyş’tir. Tehemten ise üzerinde taşıyanı Allahü Te’âlanın koruması için âyet-i 

kerîmelerin adıdır. Tehemten, Rüstem’in lâkabıdır. İri vücutlu kahraman 

demektir(Levend, A.Sıırı, Divan Edebiyatı, s.166, Enderun Kitabevi, İstanbul, 

1980). Rüstem’in babası Zâl, dedesi Sam’dır. doğu kültüründe mitolojik 

özellikler taşıyan efsanevî bir kahramandır. Sevgilinin kirpikleri şiirde 

genellikle ok (tîr) olarak tasavvur edilir. Bu tasavvurda kaş da yay olarak 

düşünülür. Bir beyitte kirpikler, Osmanlı ordusunun kahraman, yiğit 

askerlerine teşbih edilmiştir: 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

63 

 “Kalbe girerse ceyş-i müje kibr ü kîn ile 

 Herbiri bir Tehemten-i rezm-i sipâh olur”     

(Nâfiz, 177/3) 

Sevgilinin keman kaşlarından attığı ok yağmurundan sakınmak gerekir. O 

miktarda ve seri kirpik okunu fırlatır ki her bir kirpik oku, Cengiz Han’ın 

savaşçıları gibi olur. Elbette, bu yayı ve oku kullanan gözdür. Göz teşhis 

edilerek bazen elinde kılıç, hançer bazen de yay-okuyla daim âşığın sinesinde 

sayısız yaralar açar: 

 “Tîr-i bârân-ı kemân-ebrû-yı yârümden sakın 

 Her müje bir nevk-i ceyş-i ‘asker-i Cengîz olur”     

 (Nâfiz, 179/4) 

133. Sevgiliye yakarma nakdi kâr etmez, boşuna heba olur: Âşık, her daim 

sevgilinin eşiğinde, yolunda ah u figan ile sevgiliye yalvarır. Kanlı 

gözyaşlarını döker. Yüzünü dert ile altın gibi sarartır. Fakat bunların bir hükmü 

olmaz. Âşık, ne yaparsa yapsın sevgilinin taş kalbine eser etmez. Necâtî’nin 

dediğince: 

 “Harc eyleme ki habbeye değmez gözüm yaşı 

 Şimdi güzeller avlanur oldı nükûd ile”     

(Necâtî, 445/4) 

İnsan içinde bulunduğu olumsuz durumdan bir an olsun uzaklaşmak fikriyle 

“eskiden böyle miydi?” diyor ve zamaneden şikayet edip geçmişin kuytularda 

kalmış köşelerine sığınıyor. Ne çare ki bugün nasılsa eskiden de öyleymiş. 

Sadece tezahür şekillerinde farklılık görülmektedir: 

 “Geçmez o mâh-pâreye Nâfiz recâ-yı nâz 

 Hayfâ yolunda nakd-i niyâzum tebâh olur” 

(Nâfiz, 177/5) 

İnsan, içinde bulunduğu durumdan dolayı hep eskiye kaçmak ister. Bunun 

sebebi, bir anlık da olsa mevcut durumdan uzaklaşmak, kaçmaktır. Gelecek 

bilinmediği için zaruretten geçmişin ayak izlerini arar insan. Her seven 

mutlaka zamaneden ve zamane güzellerinin vefasızlığından, kadir kıymet 

bilmezliğinden şikayetçidir. Şikayetler dile getirilirken “eskiden böyle miydi?” 

ifadesi kullanılır. Bu duygu durumuna günümüzde “nostalji” deniyor. Belki 

eskiden de farklı değildi ama insan ancak geçmişe kaçabiliyor. 

Sözleri şair Murathan Mungan’a ait Sezen Aksu’nun seslendirdiği güzel bir 

şarkının sözlerini hatırlarsak çocukluğa, masumluğa, dertsizliğe kaçışın 

hikayesini dinlemiş oluruz: 



Mehmet AKKAYA 

64 

 “Hani erken inerdi karanlık, 

 Hani yağmur yağardı inceden, 

 Hani okuldan, işten dönerken,, 

 Işıklar yanardı evlerde, 

 Eskidendi, çok eskiden. 

  

 Hani ay herkese gülümserken, 

 Mevsimler kimseyi dinlemezken, 

 Hani çocuklar gibi zaman nedir bilmezken, 

 Eskidendi, çok eskiden. 

 

 Hani hepimiz arkadaşken, 

 Hani oyunlar tükenmemişken, 

 Henüz kimse bize ihanet etmemiş, 

 Biz kimseyi aldatmamışken, 

 Eskidendi, çok eskiden. 

 

 Hani şarkılar bizi bu kadar incitmezken, 

 Hani körkütük sarhoşken gençliğimizden, 

 Daha biz kimseye küsmemiş, 

 Daha kimse ölmemişken, 

 Eskidendi, çok eskiden. 

 

 Şimdi ay usul, yıldızlar eski, 

 Hatıralar gökyüzü gibi gitmiyor üstümüzden, 

 Geçen geçti, 

 Geçen geçti, 

 Geceyi söndür kalbim, 

 Geceler de gençlik gibi eskidendi, 

 Şimdi uykusuzluk vakti. , 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

65 

(Murathan Mungan) 

Eski zamanlardan beri dostluğun nişanesi olarak kullanılan bir deyim vardır: 

“Tuz ve ekmek hakkı” diye. Bir sofrada oturmak, bir ekmeği bölüşüp yemek 

ne güzeldir. Bu sofrada oturanların birbirlerinin üzerinde bu hak doğar. 

İfadenin Farsçası “Hakı- nân u nemek”tir. Tuzun ne mübarek bir nesne 

olduğuna dair daha pek çok göstergeler vardır. Mesela, Padişahın Üç Kızı 

Masalı’nda küçük kızın babasını “tuz kadar seviyorum” demesi. Çölde bir 

Bedevî’nin bir tutam tuz vermesinin itimat ve dostluk göstergesi olarak 

değerlendirilmesi. 

Ama zamane güzellerinde vefa yoktur, minnet yoktur. Onlar, “tuz ve ekmek 

hakkı” nedir bilmezler: 

 “Ne bilür nân u nemek hakkını hûbân-ı zamân  

 Hâsılı şimdi güzellerde hakikat mi olur”     

(Mezâkî, 106/3) 

134. Âşığın gönlünde o derece hararet vardır ki bir bakışıyla cihanın yedi 

deryası hükmünü kaybetmiş bir damla olur: Divan şiirinde bir durumun, bir 

duygunun ifadesinde mübalağa sanatına sıkça başvurulur. Bu ifade bazen sınırı 

aşıp “gulüvv” mertebesine ulaşır. Bir beyitte şair: Gönlümdeki hararet, yedi 

deryayı buharlaştırır, denizden eser kalmaz. Ummanlar, çöle düşmüş bir katre 

su misali kalakalır, diyor: 

 “Dilde bir rütbe harâret var ki eylerse nigâh 

 Heft-deryâ-yı cihân bir katre-i nâ-çîz olur”    

(Nâfiz, 179/3) 

135. Yan bakış neşterinin korkusu gönül sarayına düştüğü zaman, (o korkuyla) 

her kirpik, kanlı sular saçan bir fıskiye olur: Neşter, cerrahide kullanılan bir 

kesi aletidir. Sevgilinin yan bakışları bir neşter misali âşığın gönlünü yaralar. 

Gamzeyi görmeye gerek yoktur, onu düşünmek dahi âşığın gözlerinin kan 

suları saçan bir fıskiye olmasına yeter: 

 “Bîm- reng-i nişter-i gamze düşüp kasr-ı dile 

 Dem-be-dem her bir müje fevvâre-i hûn-âb olur”    

(Nâfiz, 180/4) 

136. Âşığın eski testisi (başı), Cemşîd’in kadehi olur: Âşığın başı, testi, 

çömlek, saksı olarak düşünülür. Bunun yanında bazen baş, kabak olarak 

düşünülür. Söz konusu kabak, içine su doldurulan, maşrapa diye kullanılan su 

kabağıdır. Baş ve iki göz, gözyaşlarından dolayı kabak olur. Âşığın iki gözü, 

iki kırmızı karanfil olursa sifal de saksı olur. Testi ile Cem (-şîd) arasında yakın 

münasebet vardır. Cem, doğu kültüründe şarabın mucidi olarak bilinir. Cem, 



Mehmet AKKAYA 

66 

doğrudan câm kelimesini çağrıştırır ve aralarında iştikak bulunur. Câm, kadeh 

demektir. Câmdan kasıt kadeh değil, içindeki şaraptır. Divan şiirinde âşığın 

başının testi (şarap tesitisi) olarak düşünülmesi, kanlı gözyaşlarının renk 

ilgisiyle şarap olmasındandır: 

 “Tâze neş’eyle dil-i vîrânesin ma’mûr eder 

 ‘Âşıkın köhne sifâli sâgar-ı Cemşîd olur”            

(Nâfiz, 260/4) 

137. İnci, cevher isteyen deryaya gark olur: Bir şeye talip olmak yetmez. O 

yolda gayret, fedakarlık gerekir. Denizin kenarına gidip denizden inci, cevher 

beklemek beyhudedir. Kasabın meslek hayatında elini kesmemesi 

düşünülemez. Fırında ekmek pişiren usta terlemezse olmaz. Bir terzinin eline 

iğne batmadan dikiş dikmesi mümkün değildir. “Tarlada izi olmayanın 

harmanda yüzü olmaz” diye bir halk sözü vardır. Yahyâ Bey diyor ki: “ Ya 

girdiğin yolun toprağı olmayı göze alacaksın ya da hiç o yola girmeyeceksin”. 

Günümüzde insanlar, bir yola giriyorlar, karşılarına zorluklar çıkınca hemen 

geri dönüyorlar veya güzergahı değiştiriyorlar. Bu anlayışın göstergesi olarak 

bir şarkı sözlerini hatırlamak durumundayız: 

 “Ortada kuyu var, yandan geç 

 Fazla takılma meydanda 

 Ateşle oynanmaz çok fazla 

 İnşallaha bırakma”               

(Ozan Orhon) 

Şarkının sözlerine bakınca kolay vazgeçişi görmekteyiz. Bunun yanı sıra bir 

garanticilik de söz konusu gibi. Elbette ateşle çok oynayınca el yanar, dil yanar 

ama yanmayı göze alamayan da ateşle oynamaz: 

 “Gevherin aldı hayâlün gözlerüm deryâsınun 

 Tâlib-i dürdâne olan müstagrak-ı deryâ olur”      

(Rıdvân, 216/4) 

Cebini, eteğini gözyaşı incisiyle (nakd) dolduran âşığın bir gün gülüş metaı da 

kolay olur: Cebinde parası çok olan insan, bir mal alacağı zaman çok kavi 

pazarlık yapar. Fakir birisi bir şey alacağı zaman parası olmadığı için pazarlık 

yapamaz. Hatta veresiye alacağı için her bedeli ödemeye razı olur. Zamanında 

elini, cebini gözyaşı parsıyla dolduran âşık, günü geldiğinde gözyaşlarının 

mukabili olarak mutluluk malını ucuza alır. Yani denilebilir ki cefa çekmeden 

sefa sürmek olmaz. Hiçbir emek karşılıksız kalmaz. Bunu İlâhî çerçevede 

mütalea edecek olursak, kulluğun icapları tam yerine getiren, Allâh aşkıyla 

ibadetle uykusuz geceler geçiren bir mümin bunun mükafatını alacaktır: 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

67 

 “Dâmân-ı ceyb-i ‘âşıkı doldurgu nakd-i eşk 

 Bir gün metâ’-ı handesi de râygân olur”      

(Esrâr Dede, 50/8) 

138. Aşk hançerinin yarası, âşıklar için şehadet şerbetinin kasesi olur: Âşık 

olan kimse, aşkını içinde gizleyip, iffetli davranırsa yani sevdiğini sözle 

davranışlarıyla taciz etmeden yaşarsa ve nihayetinde aşkını ifşa ve ifade 

edemeden ölürse doğrudan cennete gider şeklinde hadis tefsirleri vardır. Bazı 

ulema bunu şehitlik mertebesinde görürler. Eskiden ince hastalık (verem) diye 

tabir edilen bir hastalık vardı. Bu hastalığın müsebbibi olarak gönül derdi 

görülürdü. Halk arasında aklı zâyi etmeye kadar götüren “kara sevda” diye bir 

hastalık vardır. Günümüzde insanlar, her şeye çok kolay ulaşıyorlar. 

Teknolojideki gelişmeler bunu hızlandırdı. Hâl böyle olunca insanların 

ulaşamama derdi kalmadı ve sabırsız oldular. Ne yazık ki kolay ulaşılan 

şeylerin de değeri olmuyor. Günümüzde değişik “yapay zekâ” uygulamaları 

mevcut. Bu gelişmeler insanların -bazı hususlarda- hayatını kolaylaştırıyor 

ama duygu ve düşünceyi de tahrip ediyor. Aşk, çaresizse sahibini hüsrana 

sürükler. “Kim âşık olup da iffetli davranıp aşkını gizler (ve bu sebepten) 

ölürse şehit olarak ölür” (Şakar,2021). Bu hususta pek asıllı- asılsız olduğu 

tartışılmış pek çok hadis rivayeti mevcuttur. Konumuz bunu tartışmak değildir 

ama şu takdire şayan bir durumdur ki umutsuz da olsa aşkı yaşamak, 

vazgeçmemek takdire şayan bir durumdur: 

 “Hançer-i ‘ışkun açdıgı zahmum 

 Kâse-i şerbet-i şehâdet olur”            

(Vahyî, s.32) 

139. İnsan sevdiğiyle beraber olunca dağ üstü bağ olur: Bir mekana anlam 

katan yaşananlar ve içindekilerdir. Sevdiklerimizle bir arada olunca 

mahrumiyet yerleri bile cennet-mekan gelir. Bir yerde kötü hatırlar varsa ve 

orada sevmediğimiz insanlar yaşıyorsa dünyanın en güzel yeri olsa göze 

görünmez. Elbette bir şeyi veya mekanı güzelleştiren temel unsur sevgidir. Bu 

soyut duygu nice somut durumları anlamlı kılar. “Dağ üstü bağ olur” sözüne 

emsal olarak halk arasında bir söz daha vardır: “ İki gönül bir olunca samanlık 

seyran olur” diye. Ancak, günümüz şartlarında sosyal psikoloji ve toplum 

yapısı ne yazık ki bu sözü bertaraf etme noktasına geldi. Devamlı tüketime ve 

lükse vurgu yapan reklamlar, insanları imkanlarının ötesine bir şeylere sahip 

olmaya zorluyor. Hâliyle ne kadar zaman “samanlık seyran olur” diye 

düşünüyor insan. Yine de sevelim zira sevgi, pek çok şeyi güzelleştiriyor: 

 “Gözleri nergis yüzi gül kâmeti serv-i revân 

 Vuslat-ı yâr ile Yahyâ’ya tag üsti bag olur”    

(Taşlıcalı Yahyâ, 119/5) 



Mehmet AKKAYA 

68 

140. Var olmanın yolu yok olmaktan geçer: Varlık ve yokluk gizi zıt 

kavramları biri birinden ayırmak zordur. Varlık, bir anlamda yokluk; yokluk, 

bir anlamda varlıktır. Sülûk yolculuğunda önceki makam, menzil, fenâfillâhtır. 

Önce fenâ makamına ulaşılır, sonra da beka makamı gelir. Yani, bâki olmak 

için öncesinde fâni olmak gerekir. Bu yolculuğun son iki makamı: Fenâfillâh 

ve sonra Bekâbillâhtır: 

 “Sâlik-i râh-ı fenâ yog olmag ile var olur 

 Gün gibi envâr-ı ‘aynı ‘ışk ile hem-vâr olur” 

(T.Yahyâ, 122/1) 

141. Bin yılda yapılan bina, bir anda yok olur: Değişmez bir hakikat varsa 

yapmak zor; yıkmak kolaydır. Nice binalar aylar hatta yıllar süren zahmetle 

inşâ olur ama bir anda yıkılır. Bu yıkım, bazen insan eliyle bazen de tabii 

âfetlerle olur. Dostluk da böyledir. Mutemed bir dostluğun kurulması çok 

zaman alır ama yıkılması anlıktır. İnsan gönlünü bir binaya teşbih edersek onu 

yapmak çok zordur. Bir gönlü kırmak, yıkmak ise bir davranışa, bir söze bağlı 

hemen yıkılır. Sevgilinin vuslatı nice zamanlar alır. Fakat ayrılık ateşi bu bin 

zahmetle yapılmış binayı bir anda yerle bir eder. Somut ve soyut ne varsa her 

şey öyledir. Nice zamanda yapılanlar, bir anda yok olur: 

 “Vuslat sarâyı kim nice yılda binâ olur 

 Bir demde nâr-ı fürkat ile hep hebâ olur”     

(T.Yahyâ, 123/1) 

142. Gönül kapısının kilidi, bir bûseyle açılır: Gönül, sevgiliye kavuşmayı 

arzular. Vuslat, bir kapıdır ve her anahtarın açamayacağı bir kilidi vardır. 

Vuslat yolunda bir öpücük, bu kapıyı yarı yarıya açmış olur. Sevgiliye bu denli 

yakın olup öpebildikten sonra vuslata ramak kalmış olur. Divan şiirinde, 

sevgilinin gönül kapısını açan anahtarlardan şiir, para, şarap ve buseyi 

zikretmek mümkündür: 

 “Bir bûsedür kilîd-i der-i ârzû-yı dil 

 B3ab-ı visâl anunla hemân nîm-bâz olur”     

(Mezâkî, 101/6) 

142. Gün gelir, şahbazların, şahinlerin yuvası, baykuş yuvası olur: Ümid odur 

ki karga, baykuş yuvası bir gün şahin yuvası olsun ama her daim bunun tersi 

olur. Baykuş, ötüşüyle uğursuzluk getireceğine inanılan bir kuştur. Var olan 

güzelliklerin sonunda değerbilmez insanların eline geçmesi hususunda bir 

tasavvurla şiire girmiştir. “Aslan yatağına tilki yatırmayan” ; “Bülbül yuvasına 

karga kondurmayan” insanlar, gün geçtikçe azalıyor. Ne yazık ki beğenip 

zirvelere konmayan hümâlar, gidip karga yuvasını mesken tutuyor: 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

69 

 “Mısra bizden sonra bir nâdân gelürse gam degül 

 Lâne-i şeh-bâz âhir âşiyân-ı bûm olur”              

(Mezâkî, 108/5) 

144. Ayna, kendini gizlerse bir gün gelir tozlar, aynanın üstüne örtü olur: Ayna, 

eskiden çok değer görürmüş. Hatta Osmanlı devrinde sandık içlerinde keçelere 

sarılıp saklanırmış. Divan şiirinde ayna umumiyetle sevgilinin yüzü için bir 

müşebbehtir. Ayna, bakılmazsa, silinmezse, kendi hâline terk edilirse zamanla 

paslanır, üzerini toz (gubâr) kaplar. Sevgili de (ayna) yüzünü devamlı 

âşıklardan gizlerse bir gün yüz aynasının üstünü kapkara toz (ayva tüyleri) 

kaplar. Bu vakitten sonra ne ayna gösterir ne de aynaya bakan olur: 

 “Cânâ cemâlün itme nazardan meded dırîg  

 Âhir ol âyine giderek der-gılâf olur”      

(Mezâkî, 130/2) 

145. İçki, insana cesaret verir. Zayıf karınca dahi aslanla boy ölçüşen biri olur: 

İnsan, bazı durumlarda cesaretini kaybeder ama bir kadeh içki içtikten sonra 

cesaret bulur. Bilhassa köy düğünlerinde bunun örneğini görmek mümkündür. 

Kendi hâlinde, pısırık görülen bir delikanlı düğünde rakı içip çakırkeyif 

olduktan sonra cesaret bulur ve naralar atmaya başlar. İçinde yaşadığı 

eziklikten kurtulup hasımlarına meydan okur. Bazen de bir delikanlı içindeki 

yaşattığı aşkını ifade için içkiden cesaret alır. Yani, güçsüz karınca dahi an 

gelir bu sayede aslana meydan okur, onunla boy ölçüşür. Rakı( ‘arak) için aslan 

sütü tabiri bundan olsa gerek. Şiire bakılırsa aslan sütünü içen kendini aslan 

yerine koymakta: 

 “Bir cür’a meyle ‘âşık- bî-dil dilîr olur 

 Bir mûr-ı nâtüvân ise de şîr-gîr olur”      

(Mezâkî, 136/1)  

146. Kıyamet gününde kul da sultan da bir olur: İnsanlar dünyada farklı 

yerlerde, farklı ana babadan doğarlar. Kimisi doğuştan şanslı kimisi şanssız 

olur. Bazıları altın sırmalı atlas u diba giyerek seyrana çıkar; bazıları ise 

gözünden yaşını silecek mendil bulamaz. Oyun bitip tavla kapandığında nasıl 

ki beyaz pullar, siyah pullar birbirine karışırsa kıyamet gününde de insanlar 

öyle karışır. Ne altı kapıya sahip olmanın ne de mars etmenin bir hükmü 

kalmaz. O gün, zengin fakir; sultan köle farkı kalmaz: 

 “Ey Mezâkî yüri dil-beste-i ikbâl olma 

 Rütbe-i şâh u gedâ rûz-ı kıyâmet bir olur”    

(Mezâkî, 137/7) 



Mehmet AKKAYA 

70 

Bir gün gelir ne sultan kalır ne kul. Rûz-ı mahşerde haşr olunca her biri bir 

olur. Hesap gününde sultana ayrıcalık olmaz. Onun için insanlar dünyadaki 

makamlarıyla, zenginlikleriyle güzellikleriyle kibirlenmemesi gerekir. Zira 

kibir, insanın yükselmesi için ağırlıklardan kurtulması gerekir ki bu ağırlıkların 

başında kibir gelir: 

 “Katı kibr itme gedâna ey şeh-i hüsn ü cemâl 

 Nice yir vardur gedâ sultân ile yeksân olur”         

 (Sürûrî, 117/4) 

147. Sultanın olduğu yerde divan olur: Padişahlar, memleket meselelerini 

istişare etmek maksadıyla divan toplantısı yaparlar. Divanlar, bugünün 

bakanlar kurulu olarak düşünülebilir. Resmî işlerin haricinde sultanlar, ulema 

ve şuara ile de divan kurarlar. Hatta çok mühim işlerde divanlarda ulemadan 

âkil kişilerin bulunması âdettendir. Osmanlı’da ilim ve sanata verilen değerin 

göstergesi olarak şunu söylemek mümkündür: Bazı âlimlerin divanlarda 

vezirlerden, paşalardan daha önde yer aldıkları vâkidir. Sultanın idaresinde 

divanlar, her zaman önem arz etmiştir. Şiirde sevgili, sultandır; hâliyle sultanın 

olduğu yerde divan üyeleri olarak âşıkların bulunması da tabiidir. Sevgili 

neredeyse âşıklar da oradadır: 

 “Pür durur ‘uşşâk ile her yirde kim cânân olur 

 Lâzım-ı dîvân durur her kanda kim sultân olur”   

(Cenâbî, 31/1) 

148. Taze mezarın üstüne gözyaşları su olur: Defin işlemleri tamamlandıktan 

sonra mezarın üstüne su dökülür. Bundaki maksat medfunun ferahıdır. 

Peygamber Efendimiz Muhammed (s.a.v.), Sa’d Bn. Mu’az’ın cesedi 

defnedildikten sonra, kabrin üstüne su serpmişti (107 İbn Mâce, Cenâiz 38). 

Aynı zamanda mezar üstünde yeşilliklerin olması muteberdir. Toprak 

üstündeki tohumların bir an önce yeşermesi için su dökmek icap eder. Âşığın 

derdine derman kâbil olmadığına göre bu dertle ölmesi mukadderdir. Mezar 

üstüne su dökmek geleneği ile şair, ben daha ben daha ölmeden gözyaşlarım 

mezarımı sular, diyerek bu geleneğe işaret etmektedir. Yine çok eski 

zamanlardan beridir cenaze merasimlerinde matem ifadesi olarak siyah giyme 

âdeti dikkati çekmektedir. Matem-siyah münasebetinin eski Roma’ya kadar 

dayandığı görüşü vardır. Son zamanların bu renkle matem ilişkisini gösteren 

töreni İngiltere Kraliçesi II. Elizabeth’in defininde görülmektedir. Cenaze 

merasimine katılanlar hemen hemen siyah giymişler ve hatta törende atların 

üzerine dahi siyah ipek örtüler serilmiştir. Siyah rengin batıda bir sınıf 

farklılığını ortaya koyduğu da (asillerin halktan ayrılması) bilinmektedir. 

Bunun yanında konuya İslâmî cepheden bakıldığında kadın için en güzel 

örtünün bu renkte olduğu dikkati çekmektedir. Erkekler için süslü siyah elbise 

ve altın takılar mekruh olarak görülürken kadın için böyle bir durum söz 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

71 

konusu değildir. Kıyafetlerin çeşitleri ve renkleri toplumlarda sosyal bir 

statünün göstergesi olarak değerlendirilir. Kıyafet modelleri ve renklerinin 

aynı zamanda inançlarla da doğrudan ilişkisi vardır. İslâmiyette halifelerin, 

mezheplerin ve tarikatların bu hususta tercihleri başka başkadır. Abbâsî 

dönemi elbiselerinde siyah, yeşil ve beyaz gibi farklı renkler kullanılıyordu. 

Bu renklerden siyah, resmî renkti ve devlet adamları tarafından giyiliyordu. İlk 

Abbâsî Halifesi Ebü’l-Abbâs es-Seffâh (750-754),kendisine biat edileceği 

zaman Kûfe mescidine siyah elbise giyerek geldi (Bıyıklı,2022). Kerbelâ 

vakasının yası tutulurken ser-a-pâ siyah giyilmesinin de bu rengin bir matem 

rengi olduğunu göstermektedir: 

 “Mâtem içün karalar geymiş gezerler her müjem 

 Ölmeden üstüme çeşmüm şimdiden giryân olur”    

(Cenâbî, 31/2) 

149. Her mesleğin halefi (vâris) olur: Zenâat ve sanatta ustalar yanına çırak 

alırlar. Çıraklar önce ayak işleri tabir edilen işleri görürler. Bir taraftan da 

ustalarını gözlemleyerek mesleğin ve davranışları öğrenirler. Sebat ve sadakat 

ile bir müddet sonra ustanın yardımcısı durumundaki kalfalık mertebesine terfi 

ederler. Günü geldiğinde ustalardı, çırak olarak aldıkları bu çıraklarına ustalık 

beratını verir (mesela peşkir kuşatma) ve ustalığını herkese ilan ederler. Artık 

icazet alınmıştır ve çırak kendi kanatlarıyla uçmaya başlar. Ustalar, yetiştirdiği 

ustaya ya işini icra edecek bir mekan açarlar ya da mevcut mekanı devrederler. 

Bu icazet verme (mezun etme) işi sadece zanaat erbabına mahsus değildir. 

Bazen bir dergahta mürşidden icazet alınır bazen de günümüzdeki akademik 

ortamlarda bir öğretim üyesinin doktora yaptırdığı talebesine cüppe giydirmesi 

şeklinde olur. Bugün üniversitelerde yanında yetiştiği hocasının kürsüsünün 

başına geçen nice vâris hocalar mevcuttur. Her ustalıkta bir vâris(ler) olur: 

 “Versin peyâmmı ana ben mahv-ı râhıyım 

 Elbet bu mesleğin de verâsın (vâris) bulan olur”   

(Esrâr Dede,  50/11) 

150. Sevgiliye kavuşunca aşk, sevgi, sükunet bulur diyeneler yalan söylemiş 

olur: Bu düşünce, insan psikolojisiyle çelişmektedir. Şair diyor ki: “Sevgilinin 

ince beline sarıldıkça gönül ateşi sükun bulur diyenler yalan söylüyor”.  

Halbuki bir şeye ulaşma, elde etme heyecanı, elde ettikten sonra nispeten 

zayıflayacaktır. Şu örnekle bunu müşahhas kılmak mümkündür: Oruçlu bir 

kimsenin iftara az bir vakit kala  suya ve yiyeceklere duyduğu teşnelik iftardan 

sonra kalmayacaktır. Nasıl iftardan sonra bedende bir rehavet, bir ağırlık hasıl 

olursa vuslattan sonra da duygulara bu rehavetin gelmesi tabiidir. Divan 

şiirinde sevgilinin vuslata ümit verip de buna izin vermemesi âşığın ruhunu, 

duygularını canlı tutar. Vuslata kolayca izin vermek, yanan bir ateşin üstüne 

bir kova su dökmektir. Oysa ateşin devamlılığı için su değil nefes lâzımdır, 



Mehmet AKKAYA 

72 

ateşe üflemek gibi…Elbette evlendikten sonra da istisna olarak kavuşma 

öncesi duyguların hararetinin devamı mümkündür. Fakat, her şey elde 

edildikten sonra değerinden bir nebze kaybeder. Kaldı ki uzaktan uzağa birini 

seven birinin sevgisini dile getirmesi bile zafiyettir. Sevenin, sevdiğiyle 

konuştuğunda, elini tuttuğunda, ona sarıldığında, öptüğünde önceki heyecanını 

aynıyla yaşaması mümkün olmaz. William Blake diyor ki: “ Aşkını söylemeye 

yeltenme sakın/ En güzel aşklar söylenmemiş aşklardır/ Rüzgarların en güzeli/ 

Derinden ve sessiz eserler”. Evet, aşkını söyleyince bile gönüldeki aşk ateşi 

hararetini kaybeder. Peki, ateşin sönme ihtimali de olsa aşkımızı, sevdiğimizi 

söylemeyecek miyiz? Söyleyeceğiz, yine de söyleyeceğiz. Vuslata nail 

olduktan sonra daha gür bir sesle söyleyeceğiz: 

 “Mû-miyân-ı dilberi sardukça artar sûz-ı dil 

 Kim dimiş mihr ü mahabbet vasl ile teskin olur”  

(Sabrî, 15/3) 

151. İçkinin insana cesaret verdiği bir gerçektir. Sarhoşluğun farklı alametleri 

vardır. İçki, bunların yanı sıra insanın utanma duygusunu alır. İnsan sarhoş 

olunca utanmaz olur: İçki şişede durduğu gibi durmaz. Çoğu kavgaların sebebi 

içkidir. Başlangıçta başta tatlı bir sersemlik olur ama zaman geçtikçe insan 

duygularına ve diline hükmedemez hâle gelir. Sarhoşlar, ne dediğini bilir ama 

ne diyeceğini bilemezler. İçkinin alametlerinden biri de utanma duygusunu 

bertaraf etmesidir. Sakin hayatında küfretmeyen insanlar, sarhoş olunca 

küfürlü konuşurlar. Sarhoş insan aynı zamanda küstah ve arsız olur. Bu hâl, 

insanın gerçek kişiliğinin ortaya çıkması olarak değerlendirilebilir. Halk 

arasında birini tanımak için farklı yollar tavsiye edilmiştir. İnsan, içki 

sofrasında; alışverişte ve yolculukta belli olur, diye bir kanaat hâsıl olmuştur 

ki son derece doğrudur: 

 “Emdükçe la’lüni n’ola vasl istesem müdâm 

 Mest olıcak kişi sanemâ bî-hicâb olur”       

(Sürûrî, 140/2) 

İçkinin bir özelliği de insanın aklını, düşüncesini, iradesini almaktır. İçki, 

insanın zekavetini kaybettirir. İnsan, düşünemez, mantığını kullanamaz hâle 

gelir. İçkinin tesiriyle akıl kaybolur: 

 “Ser-mest-i çeşm-i l’al-i leb-i yâr olan menem 

 Zâyi’ iden zekâveti başdan şarâb olur”      

(Nevberî, 220/4)  

152. Padişah adaletsiz olunca memleket viran olur: Adalet, saltanat sarayının 

temelidir. Bir binada temel ne kadar sağlam olursa bina o nispette bâki olur. 

Nasıl eğitim hayatında hocasını seven öğrenci derste daha gayretli olursa 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

73 

sultanını çok seven teba da sultanı uğrunda o kadar gayretli olur. Sultanların 

en çok dikkat ettiği hususlardan biri, adaleti esas almalarıdır. Bu hususta her 

daim kendilerine Hz.Ömer’i rehber alırlar: 

 “Gönlümi yıkdı cefâ vü cevr ile ol seng-dil 

 Pâdişâh bî-dâd olıcak memleket vîrân olur”  

(Celîlî, 77/4) 

153. Suçlu kişiler halk içinde kendini gizleyen olur: Toplumun sağlıklı bir 

şekilde bir arada yaşayabilmesi için kurallar vardır. Bu kurallar, bilerek 

isteyerek ihlal edildiğinde bir suç unsuru oluşur ki buna kast denir. Eğer bilinçli 

olarak ihlal edilmezse kusura bağlı bir suç ortaya çıkar. Bu suç şekline taksir 

denilmekle beraber, bilinçli taksir olması da mümkündür. Sevgilinin gözü, 

bilerek isteyerek nice âşığı öldürmüş, yaralamıştır. Günümüzde de böyle bir 

cürm işleyen şahsın bazen gidip kanuna teslim olması görülse de genellikle 

saklanma, gizlenme şeklinde devamı görülür. Suçlunun bir müddet saklanması 

hâli, durumun muhasebesi veya ortamdan firarı içindir. Nice kan dökmüş 

fettan gözlerin, saçın altına gizlenmesi, bu suçluluk psikolojisinden 

kaynaklanmaktadır: 

 “Perde altına neden bîmâr çeşmün gizlenür 

 Ger degülse kanlu niçün halkdan pinhân olur”       

 (Celîlî, 77/6) 

154. Allah adını dilinden düşürmeyenler, dertten , kederden uzak olur: Her işe, 

atılan her adıma besmele ile başlamak insana ferahlık verir. Besmele; Rahmân 

ve Rahîm olan Allâh’ın adıyla işe başlamaktır. Besmele, şeytanın şerrinden 

Allâh’a sığınmaktır. Bu ifade, insana güven verir. Halk arasında yemeğe 

besmelesiz başlamak hoş karşılanmaz. Hatta, su içerken dahi besmele çekilir. 

Bunun dışında sair işlere hep besmele ile başlanır: 

 “Ser-mâye-i felâhdur ezkâr-ı pâk-i Hak 

 Zikr-i Hudâ idenler elemden masun olur” 

(Erzurumlu Zihnî, 46/2) 

155. Önce yüksek mevkideyken  sonradan makamdan düşmek çok zor olur: 

İnsan, bazen talihiyle bazen de gayretiyle yüksek makamlara erişebilir, izzet 

sahibi olabilir. Yüksek bir makamı tutan kişi, psikolojik olarak hep aynı yerde 

kalacağını düşünür. Hayatta hiçbir şey baki değildir. Gün gelip makamdan 

düşen veya azledilen kişi, bunalımlar yaşar. İrtifa, hoştur, insana haz verir ama 

tenzil ruhta hezeyanlar yaratır. Tarih, makamdan düşünce veya zenginken iflas 

edince intihar etmiş isimlerle doludur. Halk arasında şöyle bir dua vardır: 

“Allâh, kimseyi gördüğünden etmesin” diye: 



Mehmet AKKAYA 

74 

 “Evvelâ ‘izzet ü rif’atde iken 

 Yâverâ sonra tezellül güc olur”       

(Yâver, 69/5) 

Olan veya olmayan her şey Rabb’in iradesindedir. Olan/olmayan her işte hayır 

aramak lâzım gelir. Yoktan var etmek ancak Allâh’ın hükmüyle olur.Bu 

hususta Âl-i İmrân Sûresi, 49.Âyete bakılabilir: “ Şüphesiz Allâh katında 

(yaratılışları bakımından) İsâ’nın durumu, Âdem’in durumu gibidir. Onu 

topraktan yarattı. Sonra ona “ol” dedi. O da hemen oluverdi”. 

156. Gün gelir, insana aynada kendisi bile yabancı olur: İnsan, hayatta pek çok 

şeyini kaybedebilir. Gün gelir, kaybedecek bir şey kalmayınca kendini 

kaybeder. Neşâtî, gibi aynaya bakarsın kendini göremezsin. Bir bakarsın 

aynada bambaşka yabancı bir yüz görürsün. Bu “geçme” hâlidir. Ağaçların 

yapraklardan tecrid olduğu gibi insan da bütün kaydından kurtulur, tecrid olur. 

Davranışlar itibariyle insanın kendini tanıyamaması olağandır. Ancak, surette 

insanın kendisini tanımaması, aynada yabancı birini görmesi meseledir. Aşk, 

insanı o hâle getirir ki aynada dahi kendini değil, sevdiğini görürsün: 

 “Âşkâr olmak ne mümkün ey perî râz-ı derûn 

 Korkarum âyînede ‘aksüm dahî agyâr olur”     

(Hâtif, 135/3) 

157. Ayrılık acısıyla her gün ölmekten kılıçla bir kez ölmek daha kolay olur: 

İnsanlık tarihinde çok değişik zulüm yöntemleri bulunmuştur. Mazlum olanlar, 

her gün ölmekten bir kez ölmeyi tercih etmişlerdir. Sevgilinin ayrılık acısı, 

âşığı her nefes öldürür. Âşık, o raddeye gelir ki kılıçla hançerle bir kez ölmeyi 

ister. Hakikat de budur: Her gün ölmektense bir kez ölmek evladır. İşkence 

altında ölümü beklemek, bir defa  ölmekten daha zordur. Şair diyor ki: “ Ey 

sevgili, beni ayrılık acısıyla her gün öldürme! Çek, yan bakış kılıcını vur 

boynuma. Bu ölüm bana daha kolay olur”: 

 “İki biç gamzenle tek çekdürme hecr işkencesin 

 Tîg-ıla ölmek kişiye sevdügüm âsân olur”       

(Hecrî, 60/2)  

158. Aşka düşen sultan, dilenci olur: Aşk, öyle bir illettir ki gönle 

düşmeyegörsün. Bakışıyla âlemleri titreten, narasıyla kükreyen aslanın 

nefesini kesen nice sultan, aşk derdine düşünce bir ceylan gözlünün kölesi olur. 

Elden ayaktan düşer, zayıf olur. Umuma ulufe dağıtırken sevgiliden vefa 

bekleyen olur: 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

75 

 “Gerçi şâhum gine var dilde kuyûdât-ı visâl 

 ‘Aşka her kim ki düşer şâh ise ger sâ’il olur”      

(Nevberî, 252/3) 

159. Âşıklar için bin yıllık vuslat, bir saat olur: Zaman, izafîdir, içinde 

bulunulan duruma göre değişkenlik gösterir. Bu hususta değişmeyen bir 

hakikat varsa mutlu olunan zamanlar çabuk geçer, mutsuzluk, acı, keder varsa 

zaman geçmek bilmez. Sevdiğiyle baş başa olan kişinin zaman algısıyla 

hapishanedeki kişinin veya teskereye gün sayan bir askerin zaman algısı aynı 

olmaz. Aşk hususunda Mevlana diyor ki: “ Âşığa bir anlık ayrılık bir yıl gibi 

gelir. Bir yıllık vuslat dahi bir hayalden ibarettir, bir an gibi gelir”. Sevenler, 

nehirlerin denize kavuştukları gibi kavuştuklarında zaman geçmesin isterler. 

Halk arasında dahi pek söylenen “Aman, sabahlar olmasın!” gibi sözler vardır. 

Gün olur, sabahlar olmasın istenir; gün gelir, sabahı gözler insan. Neruda, “Bu 

gece en hüzünlü” isimli şiirinde zamanın izafiliğini ne güzel ifade etmekte: 

“Ne uzundur unutuş ah ne kısadır sevda” Evet! Ayrılıklar kısa da olsa çok 

uzundur; kavuşmalar, her zaman bir nefestir: 

 “Firkatün bir demi bin yılca gelür ey Ravzî 

 Vuslatun bin yılı ‘ışk ehline bir sâ’at olur” 

(Ravzî, 301/5)  

160. Hüner ehlinin sözü az olur, öz olur: Sözün kısası makbuldür. Uzun söz, 

tafsilattır. Sözünü bilenler, kısa ve öz konuşurlar. Şiir de özlü söz gibidir. Az 

kelimeyle çok anlamlar ihtiva eder. Tarihte hatırda kalan sözler, her zaman kısa 

ve öz olanlardır. Kelimelere hükmeden söz ehlinin sözü az olur, öz olur: 

 “Gazelde şart-ı suhen ihtisârdur Sâbit 

 Makâl-i ehl-i hünerdür bu az olur öz olur”   

(Sâbit, 119/6) 

161. Allah’a can u gönülden kul olmayan şeytan olur: Şeytan, bir melektir. 

Hatta bütün meleklerin hocalığını yapmıştır. Şeytan, kibirden kurtulamadığı 

için Hz.Âdem yaratılınca ona itibar etmemiş ve kendisinin ateşten yaratıldığını 

söyleyerek Allah emrine karşı çıkmıştır. Bu itaatsizlik sonunda da lanetlenmiş 

ve huzurdan kovulmuştur. Allah Tealâ buyurdu ki: ” Meleklere Âdem’e secde 

edin dediğimizde İblis dışındakier derhal secdeye kapandı. İblis ise direnerek 

bundan kaçındı, kibirlendi ve kafirlerden oldu” (Bakara/ 34. Âyet). Allah, 

“Öyleyse hemen çık o cennetten! Orada büyüklük taslamaya hakkın yok. 

Haydi defol! Çünkü sen aşağılık kimselerden birisin” (A’râf/ 13. Âyet). 

Melekler gibi insan da Allah’a kulluk eder. O’nun karşısında iman ile sevgiyle 

secdeye kapanır. Bunu can u gönülden yapmayan Allah’a kulluk etmeyen 

şeytan olur, şeytandan farksız olur: 



Mehmet AKKAYA 

76 

 “Secde eyle Âdem’ün Hak sûretine çün melek 

 Cân u dilden ona ‘âbid olmayan Şeytân olur” 

(Misâlî, 188/17)  

162. Güzellik baharı, gün gelir hazan olur: Güzellik bahardır ama bahar da 

güzel şeyler gibi çabuk gelip geçer. Hiçbir şey baki değildir. Sevgili, güzellik 

deminde, gençlik baharında gurur ve kibri kendine şiar edinir. Gün gelir de 

bahar, hazana dönünce yapraklar dökülür, bahar rüzgarının yerine insanın içini 

ürperten hazan rüzgarları esmeye başlar. Değişmeyen hakikat şudur ki her 

baharın sonu hazan olur: 

 “Magrûr-ı hüsn olursa dilâ gam yime o şûh 

 Bâg-ı cemâli bir gün olur kim hazân olur”      

(Râmî, 79/3)  

  



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

77 

NE OLURSA NE OLMAZ, NE OLMAZSA NE OLMAZ? 

Olacaksa olur, olmayacaksa olmaz. Bir şeyin olmasının da olmamasının da 

sebepleri vardır. Bu sebepler yanında bir şeyin olmasa/olmaması bazı şartlara 

bağlıdır.  

Divan şiirindeki “olmaz” redifli şiirlerden hareketle divan şairlerinin tecrübeye 

dayalı düşünceleri ortaya konacaktır. Zengin düşünce ve hayal dünyasının 

ifade bulduğu kültür temelli şiirler, bir bakıma Türk Milletinin değer 

yargılarını da ortaya koyacaktır. 

Halk arasında (âmiyâne) bu hususlarda bazı tabirler vardır: “Olanda 

olmayanda hayır aramak lâzım. Olduğu kadar, olmadığı kader. Nasipse gelir 

yedden Yemen’den; nasip değilse ne gelir elden. İş olacağına varır…vb.”. 

1. Dünyada dertsiz insan olmaz: Yaşayan, nefes alan her kişinin mutlaka bir 

derdi olur. Dertler, yaşayana göre büyük/ küçük şeklinde değerlendirilir. Basit 

görülen bir dertten şikayetçi olana da “ Allâh başka dert vermesin” şeklinde 

dua edilir. Dert, gam, keder insan içindir. Bir dert yaşayan kişinin sabırlı olması 

gerekir. Allâh Te’âlâ, bazen kullarını imtihan için küçük dertler verir. Bu 

durumda isyankar olmamak gerekir. Nasıl ki her gecenin sabahı olur, her 

karanlıktan sonra güneş doğar; sıkıntılar da mutlaka geçer. Türk milletinin 

gelene razı olma duygusuyla yaklaşımı , olana şükür; olmayana tevekküldür. 

Bu tavır, Hakk’tan gelen rıza hâlidir. Şiire göre, dünyada insan olan gamsız 

olmaz; gamsız olan da zaten insan olmaz: 

 “Cihânda âdem olan bî-gam olmaz 

 Anunçün bî-gam olan âdem olmaz”   

(Necâtî, 219/1) 

Aşk, dert çekmeye, çileye talip olmaktır. Âşığın işi ah edip inlemek, gözyaşı 

dökmektir. Bu yolda huzur, ancak rüyada görülür. Âşık, gamsız olmaz: 

 “Cihânda var mı ‘âşık bî-gam olmaz 

 Belâ vü derd ,le hem-dem olmaz”     

 (Muhibbî, 1134/1) 

Dert dert üstüne gelse de buna üzülmek yersizdir. Dünyada dertsiz, gamsız 

insan yoktur. Surette kedersiz görünen insanın dahi mutlaka bir derdi vardır. 

Denilir ki insanoğlu asla dertsiz olmaz: 

 “Muhibbî yime gam gam gelse her-gâh 

 Benî âdem mukarrer gamsuz olmaz”     

 (Muhibbî, 1210/5) 



Mehmet AKKAYA 

78 

2. Güzeller taş bağırlı olmayınca aşk binası sağlam olmaz: Bir binanın 

temelinde  

taş bulunur. Duvarı da taş olunca bina muhkem olur. Sadece kumla toprakla 

yapılan binalar sağlam olmaz. Aşkın hararetini, şiddetini tayin eden sevgilinin 

vefasızlığı, lakaytlığı, cevr ü cefasıdır. Naz olmayan bir aşk, kısa müddet sonra 

hasar görmeye başlar. Nasıl ki binanın inşasında taşa ihtiyaç varsa, aşk 

binasının dayanıklı ve muhkem olmasında da taş kalpli sevgiliye ihtiyaç vardır: 

 “Güzeller taş bagırlu olmayınca 

 Binâ-yı ‘ışk inende muhkem olmaz”           

(Necâtî, 219/3) 

Sevgili, âşığa etmezse sevgili olmaz. Bu zaten güzellerin şanına da yakışmaz. 

Tabip (cerrâh), kolay olunmaz. Tabip, usta bir cerrah oluncaya kadar nicesini 

öldürür de öyle mahir olur: 

 “Habîb ‘âşıka cevr itmese habîb olmaz 

 Tabîb nicesin öldürmese tabîb olmaz”       

(Necâtî, 221/1) 

Güzellerin işi eziyet etmektir. Aşk yolunun sağlam olması için sevgilinin âşığa 

çile çektirmesi gerekir. Derd, keder, ah, gözyaşı, aşk yolunun asfaltı, betonu 

gibidir: 

 “Güzeller itmese cevr ü cefâyı 

 Tarîk-ı ‘ışk igende muhkem olmaz”     

(Muhibbî, 1134/6) 

3. Âşık, sevgilinin eşiğinden bir an uzak kalsa vuslat olmaz: Büyük hayallere 

ulaşmak için sabır, sebat ve sadakat gerekir. Bir yola girince yarı yoldan 

dönmek, vazgeçmek olmaz. Hangi iş olursa olsun kararlılık gerekir. Vuslat 

sahiline ulaşmak isteyen kişi, yorulup geri dönerse o sahile ulaşamaz. Murada 

ermek, isteğe kavuşmak hususunda evvel şart gayrettir. Elbette bazen gayret 

çok olsa da murad olmaz. Gayrete takviye şans da olmalıdır. Arapların atasözü 

gibi meşhur bir sözleri vardır: “Gayret kervanının önüne şans eşeği 

düşmeyince kervan yürümez” diye: 

 “Dikildüm serv gibi togrı geldüm 

 İşigünden bir adım gitsem olmaz”                 

(Necâtî, 219/6) 

4. Çemende gezip gül dalına konmakla karga, bülbül olmaz: Her işin yakışanı, 

münasip hâli vardır. Bazı insanlar rûhen kaba bir tabiata sahipse ne kadar 

gösterişli  kıyafetler giyse, saraylarda otursa da latif, zarif birisi olamazlar. 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

79 

İnsan tabiatı denir, tabiat, yaratılış sadece insana has değildir. İnsan dışında 

sair canlıların da kendilerine göre tabiatları vardır ve her canlı kendi 

yaratılışına uygun yaşar. Şöyle bir söz vardır ne kadar anlamıdır: “Eşeğe altın 

semer vursan eşek yine eşektir” diye. Ne yapılırsa yapılsın görüntü bir şeyi 

değiştirmez. Karga, çemenistanı mesken tutsa da bülbül olmaz: 

 “Habîb işigi rakibe şeref virürdi velî 

 Çemende gezmek ile zâg ‘andelîb olmaz”  

(Necâtî, 221/3) 

5. Ehl-i hüner nereye giderse gitsin garîb olmaz: Bir işin ustası, doğup 

büyüdüğü yerden uzaklara gitse de yine hayatını en iyi şekilde devam ettirir. 

Bir hususta hüner sahibi olanların mekana ihtiyacı yoktur. Mesela, çok iyi bir 

doktor dünyanın neresine giderse gitsin yine iyi bir tabiptir ve itibar görür. İyi 

bir duvar ustası, bir marangoz sanatını her yerde icra eder ve muteber olur. 

Âşka gönül vermiş, hayatını buna vakfetmiş âşık, her yerde âşıktır. Bu yönüyle 

bilinir ve ilgi görür: 

 “Bütün cihânda gönül ‘ışk ile olur makbul 

 Kamu diyârda ehl-i hüner garîb olmaz”      

(Necâtî, 221/5) 

6. Kışın yapılan bina sağlam olmaz: Her işin bir vakti saati vardır. Kış vaktinde 

kar satılmaz. Kışa doğru, sonbaharda sefere çıkılmaz. Toprağa tahıl ekmenin, 

fidan dikmenin, meyvelerde budama yapmanın vs. hep zamanı bellidir. 

Vaktinde yapılmayan bir işten sonuç beklemek beyhude bir uğraştır. Mesela, 

kışın en kavi vaktinde inşaya başlanmaz. Eski zamanlarda evler, daha ziyade 

taş ve -çoğunlukla- kerpiçten yapılır. Samanla karıştırılmış toprak kerpiç 

kalıplarına dökülür. Temmuz, ağustos aylarının yakıcı güneşinde bu toprak 

kurur ve kerpiç olur. Kış mevsiminde kerpiç imal etmek mümkün değildir. 

Daha önceden hazır edilmiş kerpiç dahi olsa, duvara işlenen kerpiçler, yağmur 

etkisiyle çamur olur. “Demir tavında dövülür” sözü boşuna değildir. Her şeyin 

bir vakti ve uygun zamanı vardır: 

 “Yıkıldı zâhidün virdügi tevbe 

 Dirîgâ kışda yapu muhkem olmaz”              

(Necâtî, 230/5) 

Dert, keder aşkın mayasıdır, harcıdır. Bir aşkta gam, kader, çile yoksa o aşk, 

sağlam olmaz. Aşk, bir binadır ki cefa bu binanın taşı, mihnet de toprağıdır. 

Nasıl taş, toprak olmadan bina olmazsa, cefa, dert, gözyaşı olmadan da aşk 

olmaz: 



Mehmet AKKAYA 

80 

 “Cefâ sengiyle mihnet topragınsuz 

 Binâ-yı ‘ışkı yapan muhkem olmaz”           

(Muhibbî, 1171/3) 

Muhibbî’nin şekil ve muhteva bakımından benzer bir başka beyiti de şöyledir: 

 “Cefâ sengiyle mihnet topragınsuz 

 Mahabbet yapusı hîç muhkem olmaz”     

(Muhibbî, 1202,3) 

Bir binanın temelinde su çıkarsa, temelin altından ırmak geçerse o binayı 

yapmanın gereği yoktur. Altından sular geçen yere imar olmaz. Âşığın 

gönlünde nehirler misali kan akar. Bu itibarla bu gönlü imar etmek mümkün 

değildir. Zira, su üstüne imar olmaz, olsa da sağlam olmaz, yıkılır: 

 “Nice mümkin dil-i vîrânı ‘imâret etmek 

 Câyı seyl-âb olan beyti ‘imâret olmaz”       

(Beyânî, 305/2) 

Âşığın gönlü, sevgili için bir saraydır. Her daim sevdiğini orada misafir eder. 

Gönül, şiirde çoğunlukla bir bina gibi tasavvur edilir. Binanın inşasında dikkat 

edilecek hususlar vardır. Taşı, kumu, harcı ve bunları kullanacak usta 

önemlidir. Mesela, kışın bina yapılmaz, sulak bir yere bina dikilmez. Gönül 

hanesinin harcı cefa, eziyetse bu bina da muhkem olmaz. Sevgili, her daim 

cevr ü cefa gösterirse gönül hanesi, bir gün gelir, kendiliğinden yıkılır: 

 “Binâ-yı ‘aşk şehâ dilde ber-karâr olmaz 

 Cefâ ile yapılan hâne pâydâr olmaz”        

(Mânî, 29/1) 

Bir binanın temelinde su olursa bina, sağlam olmaz. Mazlumların gözyaşından 

elde edilen mala güvenmemek gerekir. Zira bu malın sermayesi gözyaşı 

(su)’dır. Bu malın mülkün kıymeti olmaz: 

 “Tayanma eşk-i mazlûmân ile cem’ itdügin mâla 

 Esâs âb üzre oldukça binâsı pâydâr olmaz”       

 (Sâkıb, 278/2) 

7. Nevrûzda güneşin önünde bulut olmaz: Nev-rûz, yeni gün demektir. Soğuk, 

güneşsiz uzun kış günlerinin ardından güneşin yüzünü gösterdiği gündür. 

Nevrûz, baharın başlangıcıdır. Bu gün, güneşin Hamel (koç) burcuna girdiği 

gün olup eski Mart’ın dokuzu (şimdiki 21 mart) olarak bilinir. Efsaneye göre 

Allâh kâinatı ve insanları bu günde yaratmış ve bütün yıldızlar bu gün dönmeye 

başlayıp koç burcundan geçmişlerdir. Bir başka söylentiye göre bu gün Cem 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

81 

ile ilişkilidir. Divan şiirinde Cem esaslı rivayete göre hayal ve düşünce 

geliştirilmiştir. Divân şiirinde nevruz baharla ilgili özellikler içinde verilir ve 

bir bayram olarak kabul edilir. Hatta nevrûziyye yazmak da bir gelenek hâlini 

almıştır (Pala, İskender, Ansikopedik Div.Şiiri Söz. Kültür Bak. Yay. S.238, 

C.II, Ank.1989). Divan şiirinde sevgilinin yüzü söz konusu olduğunda ilk akla 

gelen teşbih ay ve güneştir. Yüz güneş olarak tasavvur edildiğinde yüze 

dökülen zülf ise bulut olur. Nevruz gününde nasıl güneşin önünde bulut 

olmazsa gün yüzün üstünde de saçlar olmaz: 

 “Gidersün ko kara zülfün sabâ yili yanagundan 

 Ki nev-rûz olıcak dirler güneş üzre sehâb olmaz” 

(Necâtî, 244/ 2) 

8. Ka’be yolunda ölenlere hesap olmaz: Hac yolunda ölmek nimettir, fazilettir. 

Hac farizasını yerine getiremeden yolda ölmüş birisi, Allah yolunda can 

vermiştir. Hac yapmış olmasa da yol boyunca sevabı olacaktır. Eski 

zamanlarda kervanlarla hac yolculuğu hatırlanırsa aylar süren bir yolculuktan 

bahsetmek gerekir. Yolda tehlikeler yaşanması yanında su ve yiyecek sıkıntısı 

da yaşanmaktadır. Bu zorlu yola girmek, bu yolda can vermeyi göze almaktır. 

Hadis-i Şeriflerde şöyle buyrulmuştur: “Hacca giderken yolda ölene, kıyamete 

kadar hac; cihada giderken ölene de kıyamete kadar cihad sevabı yazılır”(Ebu 

Ya’la). “Mekke’ye giderken ve oradan dönerken ölene, ahirette terazi 

kurulmaz, hesaba çekilmez ve günahları affedilir”( İsfehânî). Bir insan birine 

akşam iyilik yapmayı planlasa ama sabaha uyanmadan gece vefat etse 

muhakkak ki takdir Rabb’indir o kişi o iyiliği yapmış gibi mükafatlandırılır.  

Divan şiirinde sevgilinin köyü Mekke, evi Ka’be misali tasavvur edilir. Nasıl 

ki hacda hacılar Ka’be etrafında tavaf ederlerse âşiklar da sevgiliyi görebilmek 

için evinin etrafında tavaf ederler. Sevgilinin köyüne, mahallesine sevileni 

görmek arzusuyla giden âşıklar, bu yolda vuslata nail olmadan öldüklerinde, 

hac yolunda can vermiş kişi gibi tasavvur edilmektedir: 

 “Didüm yolunda ey dil-ber ne çok ‘âşıklarun ölmiş 

 Didi kim Ka’be yolında ölenlere hisâb olmaz”    

(Necâtî, 244/6) 

Rûz-ı mahşerde şehitler sorgusuz sualsiz cennete girerler. Şehitler, hisaptan 

muaftırlar. Şiirde âşk yolunda can veren âşıklar da şehit olarak görülür ve 

mahşerde onlara hesap olmaz: 

 “Rakîbi ol kıyâmet-kad şehîd-i tîg-ı nâz itmez 

 Bilür kim rûz-ı mahşerde şehîdâna hisâb olmaz”    

(Bâkî, 302/6) 



Mehmet AKKAYA 

82 

9. Hatasız kul olmaz: Hata, kullar içindir. Her insanın büyük, küçük mutlaka 

hataları olur. Bu itibarla kusursuz dost aramak nafiledir. İnsanları hatalarıyla, 

kusurlarıyla kabul etmek gerekir. Bu söz, Türk-İslâm kültüründe hoşgörünün 

ifadesidir. Elbette hata yapılır ama yapılan bu hatayı fark edip bundan ders 

alınmalı ve aynı hatayı tekrar yapmamalı. Türk müziğinin büyük ustası Orhan 

Gencebay’ın dillere pelesenk olmuş ve pek çok sanatçı tarafından da 

seslendirilmiş şarkısı “Hatasız Kul Olmaz”, milletimizin insanların hatalarını 

hoşgörüyle karşıladığının göstergesidir: 

 “Hatasız kul olmaz, hatamla sev beni 

 Dermansız dert olmaz, dermana sal beni 

 Kaybettim kendimi, ne olur bul beni 

 Yoruldum hâlim yok, sen gel de al beni 

 Feryada gücüm yok, feryatsız duy beni 

 Sevenlerin aşkına ne olur sev beni 

 Sev beni… 

İnsanın bazen feryada gücü kalmaz. Sesini duyuramaz. İnsanın ahvâlini en iyi 

anlatan hâli, durumu, görünüşüdür. Ne kadar istesen de yanında olmazsın, 

göremezsin ama uzaktan da olsa sevildiğini bilmek insana umut verir, yaşama 

gücü verir. Uzaktan da olsa sev beni. İki kalp arasında sevgi köprüsü varsa ne 

denizler ne dağlar bu aşka engeldir.  

Peygamber Efendimiz, bir hadîs-i şerîflerinde şöyle buyurmuşlardır: “Hepiniz 

hata edersiniz. Hata edenlerin en hayırlısı tevbe edenlerdir”. İnsan, 

başkalarının hatalarını gözlemleyeceğine önce kendi hatalarını görüp onları 

düzeltmeye çalışmalıdır.  

Şair, “Ey sevgili, senin yanında sevmek günahsa benim günahım çoktur. Sen 

beni affet,. Zira hata eylemedik kul olmaz” diyor: 

 “Yanunda eger sevme günâh ise nigârâ 

 ‘Avf eyle hatâ eylemedük çün beşer olmaz” 

(Muhibbî, 1122/4) 

Sevgilinin ayva tüyleri, zülfünü, benini renk ve koku itibariyle niteleyen 

kokuların başında misk (müşg) gelir. Miskin kaynağı, bugün Doğu Türkistan 

(Hıta, Huten) bölgesidir. Divan şiirinde bu güzellik unsurları, miske benzetilir 

ama bu şair için bir hatadır, noksanlıktır. Zirâ, bu güzellikleri ne anber ne misk 

ifadeye yeter. Çoğu zaman bu teşbihi yapan şairler hatalarından dolayı 

mahcubiyet hissederler ve hatasız kul olmaz, derler: 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

83 

 “’Abîr-efşân-ı zülfünle bu hatt-ı ‘anber-âsâya 

 N’ola misk-i Hatâ dirsem begüm kul bî-hatâ olmaz”        

  (Aşkî, 161/ 3) 

10. Meyhaneci babası gibi ehl-i hâl (hâlden anlayan) olmaz: Osmanlı 

döneminden beridir sonrasında genellikle dertli olan insanlar meyhaneye 

giderler ve bir nebze olsun dertlerinden uzaklaşmak isterler. Eski zaman 

meyhanecileri görmüş geçirmiş, hâlden anlayan insanlar olurlar. Meyhaneci, 

müşterilerini çok iyi tanır, hepsinin derdini bilir ve onları dinler, teselli eder, 

yol gösterir. Bu mekana gelen insanlar, dertlerini meyhaneciyle paylaşırlar. 

Meyhaneci, sarhoşluk sınırına gelen müşterisine içki vermez. Ona bir kahve 

yapar, bu andan itibaren artık dertleşme vakti gelmiştir. Bin bir dertle 

meyhaneye gelen müşterilerin dertlerine aşina olan meyhaneci, müşterilerine 

arkadaş olur, kardeş olur, yerine göre onlara babalık yapar. Bu itibarla eski 

zamanların meyhanelerini bir teselli yeri olarak görmek mümkündür: 

 “Harâbâta varup pîr-i mugândan istedüm himmet 

 Virür kalbe safâ her dem anun teg ehl-i hâl olmaz”            

  (Muhibbî, 1143/4) 

11. Dünya, kimseye kalmaz, pâyidâr olmaz: Dünya, Arapça müennes (Dişil) 

bir kelimedir ve Denî kelimesinden gelir. Dünya, genç, güzel, cilveli bir kız 

edasıyla nice yiğitleri kendine âşık etmiştir. Dünyaya sahip olma arzusuyla 

onun peşinden koşan yiğitler, bir gün kara toprağa girmiştir. Dünyanın yaşını 

tam olarak bilen yok ama insanın belli. Onun peşinden koşmak, sahip olmayı 

istemek nafile bir uğraştır. Dünya, payidar değildir. Dünyanın payidar 

olmadığı hususunda iki güzel şiirden mısralar şöyledir: 

 “Bu dünya kimseye kalmaz, bilesin 

 Er geç kuyusunu kazar herkesin 

 Tut ki Nuh kadar yaşadın zor belâ 

 Sonunda yok olacak sen değil misin? 

 

 Sen hiç gitmeyecek gibisin değil mi? 

 O gidenler de hep senin gibiydiler”             

(Ömer Hayyam) 

 

 “Dünya kimseye kalmaz 

 Bir misafirhanedir 



Mehmet AKKAYA 

84 

 Ârifler ana dalmaz 

 Bilir ki efsanedir 

 

 Ne ekersen biçersin 

 Döktüğünü içersin 

 Bir gelirsin bir geçersin 

 Gerisi bahanedir”    

(Yûnus Emre) 

Yine rahmetli Aysel Gürel’in sözlerini yazdığı güzel bir şarkının sözleri 

şöyledir: 

 “Bu dünya ne sana, ne de bana kalmaz 

 Dünya, ne sana, ne de bana kalmaz 

 Sultan Süleyman’a kalmadı 

 Böyle hiçbir kitap yazmaz”     

(Aysel Gürel)  

Evet, ne güzel söylemiş şairler. Bu dünya payidar olmaz. Bu dünya kimseye 

kalmaz: 

 “Ne hoş idi eger dünyâ yüze gülmese birkaç gün 

 Buna dil virmesün kimse ki dünyâ pâyidâr olmaz”  

(Muhibbî, 1166/4) 

Er kişi, dünya gelinine gönül vermez. Eğer, yanılıp da dünyaya gönül veren 

olursa o da insan olmaz: 

 “Gönül virme bu dünyaya Muhibbî 

 Ki dil virür buna hîç âdem olmaz”        

(Muhibbî, 1171,6) 

Dünya, kimseye payidar değildir. Dünya, bir anlık misafir olunan bir eğlence 

meclisidir. Her şeyin olduğu gibi insan için onun da sonu vardır. İnsanın, 

malın, mülkün makamın en bariz özelliği fani olmasıdır. Dünyayı baki sanalar, 

sonunda hüsrana uğrarlar. En güzeli, bunu idrak edip huzur ve huşu ile dünyada 

keyf sürmektir: 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

85 

 “Dilâ bezm-i cihânda âhir pâydâr olmaz 

 Müdâm elden koma ayagı fursat ber-karâr olmaz”   

(Bâkî, 195/1) 

12. Melekle şeytan bir arada mahrem olmaz: Mahrem; “helâl olmayan, 

yasaklanan şey” manasında bir kelimedir. Fıkıh terimi olarak kendileriyle 

evlenilmesi dinen yasaklanmış bulunan belli derecedeki akrabayı ifade eder. 

Farsça bir terkip olan nâ-mahrem ise “aralarında evlenme yasağı bulunmayan 

kişiler” demektir (Salim Öğüt, Mahrem Maddesi, İslâm Ansiklopedisi).  

Mahrem ile nâmahrem olanların birbirlerine tutum ve davranışları farklıdır. 

Mesela, dinen nâmahrem birinin yanında örtüsüz bulunmak uygun değildir. 

Evet, şeytan (iblis) da evvelinde bir melektir. Hatta Kerrubiyûn denilen dört 

büyük meleğin bile hocalığını yapmıştır. Ancak, Allâh’ın emrine uymadığı 

(isyan ettiği) için huzurdan kovulmuş ve la’în sıfatını almıştır. Bu itibarla 

şeytanın meleklerin bulunduğu yerde mahrem olarak bulunması münasip 

olmaz. Divan şiirinde rakip de şeytan yerine konulmuş ve melek olan 

sevgilinin yanında bulunması uygun bulunmamıştır: 

 “Kapuna varmağa koma rakibi 

 Melek dîv ile hergiz mahrem olmaz”  

(Muhibbî, 1202/4) 

13. Bülbül ile karga bir arada olmaz: Allâh, her canlıyı ayrı özelliklerde 

yaratmıştır. Her canlının tabiatı farklıdır. Divan şiirinde âşık, bülbül olarak 

tasavvur edilir; karga ise rakiptir. Her ikisinin de muradı gül olan sevgiliye 

yakın olmaktır. Hayatın her sahnesinde münasip olan ve olmayan durumlar, 

manzaralar görülür. Sevgilinin eşiği, gülşen, gülzar olarak düşünülür. Güle 

yakışan bülbüldür ama ne çare ki bazen güle karganın da konduğu olur. Hoş 

kokulu, zarif gülün dalında karga, hoş olmaz. Bu itibarla âşığın rakibi 

sevgilinin eşiğinde, etrafında görmek istememesi yerinde bir düşüncedir. Zira 

güle karga konarsa gül, soluverir: 

 “İrem bâgıdur hüsnün virür bülbüllerün revnak 

 Gider agyârı kapundan ki bülbüle gurâb olmaz”    

(Muhibbî, 1204/2) 

14. Sultan ile kul bir arada olmaz: İnsan, dünyaya gelirken ne yaşayacağı 

bellidir. Kimine sultanlık, kimine kulluk takdir edilmiştir. Hakikatte her kişi 

kuldur ama dünya hayatında mertebeler farklıdır. Sultan, hükmeden; geda ise 

hükmedilendir. Kimi zengin olur, kimi fakir. Kimi güzel olur, kimi çirkin. 

Kimi koyun olur, kimi çoban ama ahirde her kişi bir olur. Rûz-ı mahşerde ne 

sultanlık kalır ne de kulluk. “Külli tairun yatiru lâ şeklihi”: Bu, sultanın sultanla 

kulun kulla ülfeti demektir. Kuşlar, ancak kendi cinsleriyle uçar. Kendilerine 

benzemeyenle uçmazlar: 



Mehmet AKKAYA 

86 

 “Aceb olmaya ger yârüm benümle hem-nişîn olmaz 

 Gedâlar olıgelmişdür ki şehlere karîn olmaz”   

(Muhibbî, 1212/1) 

15. Kibir olan yerde, din olmaz: Kibir, ayağımıza bağlanmış taş misali bizi 

denizin dibine çeker. Oysa insan, yücelmek, insan olarak yükselmek ister. 

Kibir, buğuz, gadr ise insana bir ağırlıktır. Bunların hiçbir dinde yeri yoktur ve 

asla tasvip görmez. Kibir, insanı dinden uzaklaştırır. Nitekim kibrin ilk 

numunesi şeytanda görülür. O, kibirlenmiş ve Allâh’ın emrine itaat etmemiştir. 

Lokman Sûresi, 18.âyette Allâh buyuruyor ki: “Kibirlenerek insanlardan 

yüzünü çevirme ve yeryüzünde böbürlenerek yürüme. Çünkü Allah, kibirle 

kasılan, kendini beğenmiş, çokça övünüp duran hiç kimseyi sevme”. Allâh’ın 

sevdiği kulu olmak için kibirden uzak durmak gerek: 

 “Tekebbür eyleyüp kendüni yüksek görme alçak gör 

 Ezelden kibr olan yirde dimişlerdür ki dîn olmaz”   

(Muhibbî, 1212/5) 

16. Son giyilen gömlekte kol, yen olmaz: İnsan, talihiyle dünyada saltanat 

sürer, sırmalı kaftanlar, halis kumaşlardan kıyafetler giyer. İnsanlar, önemli bir 

davete, toplantıya giderken en şık elbiselerini giyerler. Gün gelir, her insan bu 

dünyadan başka bir âleme son yolculuğuna çıkar. Bu yolculukta giyilen 

gömleğin, sırması olmaz. Bu gömleğin ne kolu ne de yeni vardır. Bu yolculukta 

giyilen gömlek, kefendir ve herkes için aynıdır. Her insan dünyaya üryan gelir 

ve aynı gömlekle gider. İnsan, ömrü müddetince altın işlemeli gömlekler de 

giyse bir bez parçasından elbise de giyse sonuç aynıdır. Bu itibarla arada geçici 

sürede giyilenin, içilenin hükmü yoktur. Her insan ölümü tadacağı gibi aynı 

gömleği giyecektir: 

 “Muhibbî sana bir gönlek biçerler ‘aklunı devşir 

 Ezelden böyledür ‘âdet ana hîç âstîn olmaz”      

(Muhibbî, 1212/6) 

17. Bir evde hasta olunca o evde müzik, eğlence olmaz: Hane halkından 

birisinin hasta olması diğer fertleri de etkiler. Hele ki hasta olan çocuksa hane 

halkı bedbaht, mutsuz olur. Türk Milletinin aile bütünlük, fedakarlık üzerine 

kurulmuştur. Hasta olan yemek yiyemiyorsa diğer kişilerinden de boğazından 

lokma geçmez. Bir hanede zevk, eğlence, neşe olması için bütün hane halkının 

sağ, esen olması gerekir. Şiirde âşığın gönlü hastadır. Gönül hasta olunca nasıl 

ki diğer uzuvların esen olması da beklenemez: 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

87 

 “Gönlümde gözün fikri ile zevk u safâ yok 

 Bir evde ki bîmâr ola ‘ayş u tarab olmaz”           

(K.Nizâmî, 47/3) 

 “Dil ‘âşık olaldan berü sinemde safâ yok 

 Bîmâr olıcak hânede ‘îş u tareb olmaz”              

(Mu’îdî, 160/3) 

18. Servi ağacında elma, hurma olmaz: Allâh, her canlıya farklı bir özellik 

bahşetmiştir. Bu itibarla bütün canlıların tabiatları farklıdır. Hayatta 

değişmeyen hakikatler vardır. Canlılardan tabiatları dışında bir şey beklemek 

boşunadır. Bir serviyi, söğütü ne kadar sulasak, bakım yapsak, büyütsek de 

bunlardan bir meyve almak mümkün olmaz. Elma fidanından elma; armut 

fidanından armut meyvesi zuhur eder. İnsanlar da öyledir: Bir kişinin tabiatı 

neyse odur. Ne gayret gösterilse de ondan farklı bir şey olmaz. Mayası bozuk 

olan birinden ne kadar uğraşılsa da faziletli biri olmaz. Divan şiirinde 

sevgilinin boyu için ilk akla gelen servidir. Dudak söz konusu olduğunda tatlı 

nev’ileri akla gelir. Çene (zenahdan)’den bahsedilince ilk akla gelen elmadır. 

Halk şiirinde ise elma yanak için benzetme unsurudur. Bu itibarla sevgilinin 

boyuna, dudağına, çenesine hayran olmuş âşık için servinin hükmü olmaz. 

Zira, servinin elma gibi, hurma gibi meyvesi olmaz: 

 “Ol kadd u zenahdân u leb eyler beni hayrân 

 Kim serv-i sehî meyvei sîb ü rutab olmaz”         

(K.Nizâmî, 47/5) 

19. Cennette karga olmaz: Bakara Sûresi, 260.Âyette Allâh kelamı diyor ki: 

“İbrahim Rabbine: Ey Rabbim! Ölüyü nasıl dirilttiğini bana göster, demişti. 

Rabbi ona yoksa inanmadın mı? Dedi. İbrahim, Hayır! İnandım fakat kalbimin 

mutmain olması için (görmek istedim) dedi. Bunun üzerine Allah: Öyleyse dört 

tane kuş yakala, onları yanına al, sonra (kesip parçala), her dağın başına 

onlardan bir parça koy. Sonra da onları kendine çağır; koşarak sana gelirler. 

O halde Allah’ın güçlü ve Hakim olduğu bil” demişti. Allah’ın kudreti her şeye 

yeter. Ölüye can veren de o’dur; ölüyü dirilten de o’dur.  

Hz. İbrahim kestiği üçüncü kuş, kargadır. Mevlanâ’nın da zikrettiği halk 

arasında “karga iştahlı” diye bir tabir vardır. Karga, çok uzun yaşamak 

istemiştir ki bu İblis’in tavrıdır. Bu itibarla karga, cennetten kovulan ve 

lanetlenmiş hayvanlardan biridir. Cennette tavus kuşu, yılan, karga olmaz.  

Divan şiirinde sevgilinin yüzü, cennet bahçesidir. Şair, sevgiliye niye yüzünde 

zülfün yok, dediğinde sevgilinin cevabı bu olur: Cennette karga olmaz. Yüze 

dökülen zülf, rengi itibariyle kargaya teşbih edilmiştir: 



Mehmet AKKAYA 

88 

 “Didüm cânâ ‘izârunda neden yok zülf-i hüsn-ârâ 

 Dedi gülzâr-ı Cennetdür cemâlüm anda zâg olmaz”   

(Âhî, 41/3) 

20. Yar, çok olur ama vefalı yar olmaz: İnsan, hayatı boyunca farklı güzellere 

gönül düşürebilir ama sadece birine gerçek anlamda âşık olur. Tedrîcde üç 

mertebe vardır: Mesela, güzel, çok güzel ve en güzel. En, nihâî noktadır, daha 

ötesi olmaz. Güzellerden vefa beklemek beyhude umuttur. Zaten sevgililer 

vefalı olsa aşk olmaz. Sevgili, şiirde her daim vefasızlığıyla bilinir. Vefasızlık, 

onun tabiatında vardır. Âşığın en vefalısı, mahremi derdidir. Dert, gam hiçbir 

zaman sahibini terk etmez: 

 “Bulmadum cânâ gamun gibi muvafık mahrem 

 Çok olur yâr velî yâr-ı vefâdâr olmaz”                           

(Bâkî, 194/2) 

Güneş yüzlü, ay simalı güzel çoktur ama her güzel vefalı, alicenap olmaz: 

 “Güneş yüzlü kamer-sîmâ güzeller çok durur ammâ 

 Benüm serv-i bülendüm gibi bir ‘âli-cenâb olmaz   

(TaşlıcalıYahyâ, 144/2) 

Bülbüle gülşende çiçek çok ama her çiçek gül olmaz. Gönül bir çiğ tanesi 

gibidir, hangi çiçeğe düşeceği belli olmaz. Aşk işinde “elimi sallasam ellisi” 

anlayışı hükümsüzdür. Güzel çoktur ama gönül birini sever. Bülbül için 

gülşende çiçek mi yok, onlarca çiçek var ama o, illâ illâ gül demekte. İllâ, bir 

çocuğun ısrarıdır. İllâ, vazgeçmemektir. Bu hususu desteklemesi bakımından 

Leman Sam’ın “İllâ” ve rahmetli Azer Bülbül’ün “İlle de Sen” şarkılarına 

kulak vermek, bülbülün niye ısrarla gül demesini daha iyi ifade edecektir.  

Sevgilinin en başta gelen özelliği zalim olmasıdır. Güzellerde vefa olduğunu 

gören yoktur. Gönül kuşunu tuzağa düşürünceye kadar aşinadır ama sonrası 

bigâne olur. Sevgilinin vefalı olmasını beklemek hayâl-i muhâldir. Zirâ aşkın 

kuralı budur ki yâr vefalı olsa zaten aşk olmaz. Esaret zinciri boynuna takılmış 

âşık, gölge misali sevgiliyi bir ömür takip eder. Bu hususta değişmeyen kural 

şudur: “ Sevgili, gölge gibidir. Kaçarsan kovalar; kovalarsan kaçar”: 

 “Ezelden âşinâyiken olup bigâneveş şimdi 

 Nedendür ol perî-rûlar bizümle âşinâ olmaz”      

(Aşkî, 167/2) 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

89 

 “Dilâ aldanma ma’nîde hemânâ kim sûretdür 

 Fenâ dünyâ gibi hergiz güzellerde vefâ olmaz”   

(Aşkî, 167/3) 

Her şair kendi zamanının güzellerini vefasız zanneder oysa güzeller, her 

devirde vefasızdır. Güzellerde vefa aramak boş hayaldir. Zirâ, güzellerde vefa 

olsaydı onlar zaten güzel diye bilinmezdi. Onları böylesi değerli kılan da bir 

ölçüde vefasızlıkları, kayıtsızlıklarıdır. Ne geçmişte ne bugün vefa olmaz: 

 “Rehünde pek ‘abesdür cân u teni itlâf 

 Bu ‘asrun dilberinde sevdigüm aslâ vefâ olmaz”    

(Hâtif, 157/2) 

21. Güzel sevmekte, âşık olmakta ihtiyar elde olmaz: Aşk, bir çekimdir. 

İnsanın bu çekime kapılıp kapılmamak gibi iradesi, ihtiyarı olmaz. Bir toplu 

iğnenin mıknatısın çekim alanına girdikten sonra gitmemek artık onun elinde 

değildir. Seher vakti, çiçeklerin, otların üzerine düşen çiğ tanelerinin (jâle, 

şebnem), güneşi gördükten sonra buharlaşmamaları mümkün değildir. 

Güneşin çekim gücü onları kendine doğru çeker ve şebnemler buharlaşırlar. 

Bu meyanda ne toplu iğnenin ne de şebnemin ihtiyarı elde değilse insan da bir 

güzelin çekim alanına girdiyse gönlün ona doğru gitmemesi elinde olmaz. Aşk, 

gayrıihtiyârî gelişen bir duygudur. Hiç kimse önceden zamanını ve kişisini 

belirleyip âşık olmaz: 

 “Sakın Mecnûnı sanman ehl-i ‘aşkun ihtiyârıdur 

 Güzel sevmekde zîrâkimseye hîç ihtiyâr olmaz”        

(Bâkî, 195/2) 

Aşk öyle bir illettir ki ne zaman geleceği belli olmaz. Nedense bu duygu 

insanın başına hep olmadık zamanda gelir. Aşk işinde ihtiyar elde değildir. 

İnsan pîr (yaşlı) olsa da gönül pîr olmaz (gönül kocamaz):  

 “Düşdi bir tâzaye dil hâlet-i pîrîde yine 

 İhtiyâr elde degül âh gönül pîr olmaz”         

(Kâmî, 82/8) 

Âşık, sürekli sevgiliyi görmek ister. Her zaman onun köyünde, mahallesinde 

dolaşır. Ka’be misali evinin etrafını tavaf eder. Sevdiğinin yanına gidip 

gitmemek gibi bir seçeneği yoktur. Âşık olmakta ve dahi sevgiliye koşmakta 

ihtiyar elde olmaz: 



Mehmet AKKAYA 

90 

 “Gelirsem kûyına bî-hod nigârım olma rencide 

 Sana gönlin viren şahsın elinde ihtiyâr olmaz”        

(Nevberî, 542/4) 

Aşk, bir kıvılcım misali gönle düşmeye görsün artık yanmaktan başka çare 

yoktur. Aşk işinde irade, ihtiyar elde olmaz. Güneşe yüz tutmuş jale misali 

sevgiliye doğru gider, buharlaşıp onda yok olur. Eğer âşık olmakta ihtiyar elde 

olsaydı kimse kendini bile bile bu ateşe atmazdı. Ne çare ki bu duygu, isteğe 

bağlı değildir. Divan şiirinde aşkın her zaman gayriihtiyari olduğundan dem 

vurulur. Bu yolda tedbir kâr etmez. Çölde susuzluktan kavrulmuş diller nasıl 

bir yudum suya muhtaçsa insan da aşka muhtaçtır. Zirâ, aşksız gönüller çorak 

yerler gibidir, yeşermez. Aşk olmayınca insan yaşamaz, mutluluk da olmaz: 

 “Çü sensin ey kamer-tal’at güzellik bürcinün mâhı 

 Seni sevmekde vallâhi kişide ihtiyâr olmaz”           

(Aşkî, 185/3)  

22. Ceylan, avcının önünden kaçar ama av olmaz: Divan ve halk şiirinde 

sevgili, gazal, ceylan, ahu olarak düşünülür. Bu tasavvurda gözlerinin güzelliği 

ve zarafeti etkilidir. Sevgili, ürkek, yaralı bir ceylan gibi âşığın (avcı) önünden 

kaçar. Aşk, bir savaşır . Bu savaşın sonunda kazanan kaybeden olmaz. Aşk, 

hem savaştır hem de mutabakattır ama tam uzlaşmak olmaz. Ahunun avcının 

önünce kaçması, nazdır. Naz, aşkın hararetini arttıran, sebatını sağlayan bir 

davranıştır. Bu hususta şu çıkarımda bulunmak mümkündür: Bir aşkta naz 

yoksa aşk da yoktur. Naz, cilvedir. Kaldı ki avcı ceylanı yakaladıktan sonra 

ceylanın itibarı azalır. İnsan, elde edemediğinin peşinde koşar. Aşkın tarihinde 

ceylan kaçar; avcı kovalar. Bu macera avcının ölümüyle nihayet bulur ancak. 

Anka, görülmediği, elde edilemediği için kıymetlidir. Hüma, çok yükseklerde 

uçup insan gözüne görünmediği için değerlidir. Tavuk da bir kuş cinsidir ama 

insan ayağına dolaştığı için itibardan uzaktır: 

 “Ol âhûyı sana sayd ola sanma iltiyâmından 

 Önünce kaçar ammâ Bâkiyââhir şikâr olmaz”          

(Bâkî, 195/5) 

23. Âşıkların (deli) utanmak gibi bir derdi olmaz. Aşk, göne düştüğü zaman 

fikir baştan gider. Âşığın bundan sonra yoldaşı, sırdaşı, dostu, düşmanı 

gönüldür. Âşıklığın bir mertebei de cünûnluktur ki buna mecnun denir. 

Mecnûn, deli demektir. Deli namını, unvanını kazanmış birisinin halk arasında 

yaptıklarına, sözlerine bakılmaz. Halk, delilerin her davranışını münasip 

karşılar. Hatta bu hususta şöyle bir söz de kullanılır: “Delidir, ne yapsa yeridir” 

diye. Şair diyor ki: İçip içip de âleme rezil rüsva olayım, ne fark eder. Ben, 

kötü şöhretli bir âşığım, benim gibi birisinin utanma derdi olmaz: 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

91 

 “İçeyin ‘âleme rüsvây olayın n’olsa gerek 

 ‘Âşıkam ‘âşık-ı bed-nâma gam-ı neng olmaz”         

(Bâkî, 204/4) 

Aşk mülkünde âşıkların tavırlarına bakılmaz. Zira onlar, cezbeye kapılmış, 

akıllarını azat etmişlerdir. Akıl başta olmayınca ihtiyar da olmaz. Halk 

arasında denir ki “ Delidir, ne yapsa yeridir”. Âşıkların kusurlarını mazur 

görmek gerekir. Mecâzibin tavırlarında pek edep aranmaz: 

 “Güstâh-ı mahabbet ne kim eyler ise ma’zûr 

 Etvâr-ı mecâzibde efendim edeb olmaz”                 

(Yâver, 80/4) 

Âşığın sevgiliden buse talep etmesi hem küstahlıktır hem kendini bilmezliktir. 

Divane olanın sözüne, tavrına bakılmaz. Âşık, deli divanedir ki bu edep dışı 

talebi hoş görmemek olmaz: 

 “Bûs-ı lebüni itse taleb Yâver ‘aceb mi 

 Dîvâne gönül her ne iderse edeb olmaz”                 

(Yâver, 80/5) 

Âşıklar, kayıtsız divanedir. Hiçbir şeyi dert etmezler. Bir meseleyi kafalarına 

takmazlar. Bu itibarla kayıtsız divanelerin gamı da olmaz: 

 “Gam çekmem eger yoklamasa hâtır-ı zârı 

 Dîvâne-i bî-kaydda zirâ ki gam olmaz”                    

(N.Atâyî, 100/5)  

Gönül, divanedir. Divane olanın ne yaptığından ne yapacağından hesap olmaz. 

Gönül haddini aşıp da sevgilinin dudağını öpmek isterse şaşmamak gerekir ki 

divane olanda utanma, edep olmaz: 

 “Dil bûse diler ise lebünden ‘aceb olmaz 

 Kim merdüm-i dîvânede şerm ü edeb olmaz”       

(Celîlî, 148/1) 

Her gün insanlarla yüz yüze gelen, herkesin yüzüne bakan, onları baştan 

çıkarmaya çalışan taş kalplilerde edep olmaz: 

 “Âyine sana olsa mukâbil ‘aceb olmaz 

 Çok yüz görüp âhen-dil olanda edeb olmaz”        

(Mu’îdî, 160/1) 



Mehmet AKKAYA 

92 

Geda, sultan sevgiliye mukabil âşıktır. Âşk, insanı divane eder. Bu itibarla 

ondan edep beklemek olmaz: 

 “Her subh güneş gelse kapuna ‘aceb olmaz 

 Ma’zûr ola iy şeh ki gedâda edeb olmaz”              

(Adlî, 33/1) 

24. Güzellik güneşi, örtüsüz olmaz. Bir güzelliğin alenen ifşası güzelliğe halel 

getirir. Güzelin güzel olması, güzelliğin değerinin bilinmesi için gizlemek 

gerekir. (Bunu günlük hayatta müşahede etmek mümkündür). Örtü, her zaman 

çirkinliği örtmez, gizlemez. Bazen güzelliğin de gizlenmesi, örtülmesi gerekir. 

Hiçbir hazine toprak üstünde değildir. İnsandaki merak duygusu da dikkate 

alındığında gizlenen şeylere daha fazla değer verildiği anlaşılacaktır. Divan 

şiirinde sevgili güneş (âfitâb) yüzlüdür. Elbette güneşin önüne kara bulutlar 

geldiğinde değeri daha fazla anlaşılır. Yüz-güneş münasebetinde saç- bulut 

ilgisini de hatırlamak gerekir. Hulasa, hazineler gizlidir, örtülüdür. Yüzün de 

siyah zülf ile örtülmesi ona değer katacaktır: 

 “Gam-ı zülf-i siyâhunla gönül pür-pîç ü tâb olmaz 

 Bilür kim âfitâb-ı hüsn olanlar bî-nikâb olmaz”      

(Beyânî, 302/1) 

25. Gül, reyhan, sünbül olmayınca bostan olmaz: Günümüzde sebze, meyve ve 

çiçeklerin bulunduğu bağ, bahçelere bostan denir. Daha dar kapsamda sadece 

kavun ve karpuz için de bostan ifadesi kullanılmaktadır. Zira, bostan kelimesi 

Farsça olup aslı, bû-sitândır. Bu kelimenin anlamı koku yeri, kokuluk 

demektir. Hoş kokuların mevcut olduğu mekanlar bostandır. Gül, rehyan ve 

sünbül gibi çiçekler hoş rayiha verirler. Bu itibarla bu çiçeklerin olmadığı bir 

yere bostan demek de uygun olmaz. Şiirde, gül-yüz; reyhan ve sünbül için de 

saç ilgisini hatırda tutmak gerekir. Sevgili, gül yüzüyle sünbül saçıyla bir bû-

sitândır: 

 “Tutalum sebze-zâr olmış zemîni bâg-ı dünyânun 

 Gül ü reyhân u sünbül olmadukca bûstân olmaz”      

(Beyânî, 304/2) 

26. Eziyetle, eza etmekle adalet olmaz: Adalet, Arapça ‘adl kelimesinden gelir. 

Adalet, bir denge işidir. Verilenle hak edilen arasındaki dengeyi gözetmektir. 

Bu kavramın felsefî ve dinî değerlendirilmesi mümkündür. Adalet hususunda 

sembol olarak terazinin seçilmesi de tesadüfi değildir. Adalet, hakkı 

gözetmektir. Eziyetin, zulmün olduğu yerde adalet olmaz. Adalet, güçlünün 

haklı olduğu değil; haklının güçlü olduğu bir zeminde tesis edilir. Şiirde 

sevgili, âşığa zulmeder, eziyet çektirir. Halbuki âşık, biraz olsun sevgiliden 

adalet beklemektedir. Eziyetin olduğu yerde adalet olmaz: 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

93 

 “Âşık-ı zâra cefâ-y-ıla ri’âyet olmaz 

 Böyle cevr-ile begüm ‘adl ü ‘adâlet olmaz”    

(Beyânî, 305/1) 

27. Yıkılan binayı tamir etmekle eskisi gibi olmaz: Her ne olursa olsun tamir 

etmekle aslı gibi olmaz. Günlük hayatta çok şey bozuluyor, kırılıyor, hasar 

görüyor ve tamir ettiriliyor fakat asla orijinali gibi olmuyor. Kendi haline 

bırakılmış, harap olmuş bir bina sonradan tamir ettirilse de aslı gibi olmuyor. 

Bir kere tamir gören eşyadan hayır gelmiyor. İnsanın gönlü de öyledir. Gönül, 

sevdiğimizi misafir ettiğimiz bir hanedir. Bu hane bir kere yıkılırsa tamir 

olmaz. Mesela, ayna kırılsa bir daha eski haline gelir mi? Bir Ankara 

türküsünün (hayatı teşbih Yapmışım) sözleri ne kadar uygundur: 

 “Aşktan ölen tekrar ölmez diyorlar 

 Kırılan kalp tekrar sevmez diyorlar 

 O gitti bir daha gelmez diyorlar 

 Söylesene söyle inanayım mı?” 

İnsan, hayatta bir kere ölür. Kalp bir kere kırılır, bir daha tamir olmaz. Giden 

gitmiştir, bir daha gelmez. Bina bir kere yıkılır, bir daha tamir olmaz: 

 “Tutalum gâhî nevâzişle nazar eyleyesin 

 Yıkılan hâneyi ta’mîrde metânet olmaz”         

(Beyânî, 305/3) 

 “Öyle kesr eylemedün kim dili cebr etmekle 

 Yerine gelse de evvelki rasânet olmaz”           

(Beyânî, 305/4) 

28. Akşamı olmayan sabah olmaz: Dinî kelamda ve halk kelamında insana 

umut veren bir söz vardır: “ her gecenin sabahı vardır” diye. Gece, karanlıktır, 

kederdir, gamdır. İnsan, hayatında bazen bungunluklar yaşar ama bunlar gelip 

geçicidir. Seherin hoşluğu, karanlığı söküp atar. Bu meyanda, her sabahın 

akşamı vardır sözü, çok nadir söylenen bir sözdür. Bunu bir hayat yolu olarak 

değerlendirirsek sabah doğuşun; akşam da bu dünyaya vedanın ifadesi olarak 

düşünülebilir. İnsan, nasıl yoktan doğuma inanıyorsa ölüme de inanmalıdır. 

Doğan her canlı, bir gün hayat yolunun son durağına gelecektir. Hayat, kaç 

durak gidileceği belli olmayan bir yoldur: 

 “Rûşenî irdi anda kim anda 

 Şâmı görünmez hem sabâh olmaz”   

(Rûşenî, 26/7) 



Mehmet AKKAYA 

94 

 Her gecenin sabahı olduğu gibi her günün de akşamı vardır. Saç- yüz 

münasebetinde yüz, sabahtır saç ise akşamdır, gecedir. Gerdana düşmüş siyah 

zülfler, duhâ vaktini hatırlatır. Aynı anda sabah ve akşam bir araya gelmiştir. 

Siyah saçın gün yüze düştüyse günün sonu akşamdır: 

 “Mahv ider revnâk-ı ruhsârunı zülf-i siyehün 

 Kangı gündür ki anun âhiri ahşâm olmaz”   

(Ş.Yahyâ, 137/3) 

29. Her ağız, aşktan bahsetmeye layık olmaz: Her kulak, nükteli, manidar 

sözleri dinleyen olmaz: Allâh, her insanı farklı farklı yaratmıştır. İnsanların 

tabiatları, kabiliyetleri farklıdır. Gülmek, çok güzel bir fiildir ama her insana 

yakışmaz. Her işin estetiği vardır. Bazı insanlar, ulur gibi sesli ağlarlar, sesleri 

kulak tırmalar. Bazıları sessizce sadece yanaklarından yaşlar süzülür, 

ağlamaları estetiktir. İnsanın aşktan söz edebilmesi için onu yaşaması gerekir. 

Aşktan bîhaber birisi bu duyguyu nasıl anlatabilir ki? Her uzvun bir 

fonksiyonu, bir görevi vardır. Öncelikli olarak ağız, konuşmak için; kulak da 

dinlemek içindir. Her kişinin ağzı güzel sözler söyleyemez. Kimilerinin 

konuşunca ağzından kelimeler inci taneleri gibi dökülür; kimlerinin de 

konuşunca ağzından ateşler saçılır. Bazı kulaklar eşek sesine aşinadır, ondan 

hoşlanır. Bazı kulaklar da hassastır, zevki, inceliği duyar. Nasıl bir kıyafet her 

insana aynı derecede yakışmazsa, sözler de her ağıza yakışmaz: 

 “’Işkun sözini söylemege her dudag olmaz 

 Nükte sözini dinlemege her kulag olmaz”   

(Rûşenî, 27/1) 

Her ağız, aşktan söz etmeye lâyık değildir. Aşk gibi güzel bir kelime her ağıza 

yakışmaz. Nükteli güzel sözleri dinlemeye de her kulak layık olmaz: 

 “’Işkun sözini söylemege her dudag olmaz 

 Nükte sözini dinlemege her kulag olmaz”  

(Rûşenî, 27/1) 

30. Dervişlere dünya tuzak olmaz: Dervişlik, Allah Te’âlâ’ya yakn olma 

yolunda çabalayan, gayret eden bir yolcudur. Derviş, kendine yol gösterecek 

bir tarikat şeyhi önderliğinde yola girer. Bu dünya gözünde yoktur. Her nefeste 

dünyanın fâni olduğunun şuurundadır. Dervişlik bir yola baş koymaktır. 

Allah’ın emirlerine tamamen itaat edip yoldan sapmamalıdır. İnsan için en 

büyük tehlike nefsine uymaktır. Zira nefs, insanı dosdoğru yolundan azdıran 

saptıran bir muharriktir. Dünya, insana şirin görünen, işveli, cilveli bir kadın 

gibidir. Ona âşık olan hiç kimse sahip olmamıştır. Derviş, her daim bunun 

şuurunda olmalı, dünyaya gönül vermemelidir. Gerçek hayatın başka 

olduğunu, dünyanın bir müddet konaklanan han olduğunu bilen kişi derviş 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

95 

olabilir. Dünya, gönül kuşunu avlamak için türlü tuzaklarla doludur. Derviş 

olanlara bu dünya tuzak olmaz:  

 “Derviş olagör olmaya tâ dünyâ sana dâm 

 Derviş olan kişiye dünya duzag olmaz”         

(Rûşenî, 27/4) 

Gönlünde Allah aşkı olan kişi, dünya malına mülküne itibar etmez. Dünya 

saltanatının gelip geçici olduğunu bilir. O, sadece gönlündeki ilahi sevgiliye 

kavuşmak için gün sayar. Mal, mülk için kimseye hizmetkâr olmaz: 

 “Esîr-i ‘aşk olan dünyâ gamından hisse-dâr olmaz 

 Kul olan şâh-ı hüsne gayrıya hidmet-güzâr olmaz” 

(Refî’ Âmidî, 96/1) A.Aydemir 

31. Bir memlekette iki sultan olmaz: Bir yerde iki başlılık olduğu zaman dirlik, 

düzen olmaz. Her yerde, her işte sadece bir baş olur. İkilik olunca düzeni 

sağlamak mümkün değildir. Bir memlekette iki sultan olunca her biri kendi 

otoritesini kurmak ister. İkilik nifaktır, fitnedir. Farsların cinaslı güzel bir 

söyleyişi vardır: “ Varsa bir evde dü-zen/ Bulunmaz o evde düzen” diye. Bizim 

kültürümüzden şiirlerimize yansıyan bir başka güzel ve özlü söyleyiş de 

şöyledir: “ Bir kalede iki dizdar olmaz”. Bu hakikat, gerçek hayatta 

geçerliliğini her zaman göstermiştir. Bunu şiirle bağlantılı düşününce akla şu 

geliyor: Bir gönül, sultanın mülküdür, evidir. Öyleyse gönül mülkünde de iki 

sultanın (sevgilinin) olması da mümkün değildir. İnsan hayatının değişik 

zamanlarını farklı insanları sevebilir, farklı kişilerden hoşlanabilir ama âşık 

olduğu yalnızca birisidir: 

 “ Var iken dilde hayâlün heves-i cân olmaz 

 Hîç bir memleket içre iki sultân olmaz”       

(Emrî, 214/1) 

Bir gönülde iki sevgili olmaz. Allah, bazı uzuvları çift verse de yalnızca bir 

kalp vermiştir( Bkz. Ahzâb Sûresi, 4.âyet). Bir kalpte ancak bir sevgili olur. 

Eğer iki sevgili varsa mutlaka biri surettir, sahtedir. Bir gözde ancak bir 

gözbebeği (merdüm-i dîde) mevcuttur, iki bebek olmaz: 

 “İki meh-pârenün bir dilde ‘aşkı dil-nişîn olmaz 

 Müsellemdür ki bir gözde iki merdüm mekîn olmaz”   

 (Hâmî, 21/1) 

32. Biri ağlamayınca biri gülen olmaz: Hayat, bazen güldürür bazen ağlatır. 

Hayatın dengesi tahterevalli gibidir. Bir güler, biri ağlar. Talih, her insana güler 

yüzünü göstermez. Feleğin alışıldık âdeti budur: Bir güler, biri ağlar. Dünyanın 



Mehmet AKKAYA 

96 

farklı yerlerinde aynı anda bir bebek hayata merhaba derken birisi de elveda 

demekte. Bir yerde coşkuyla gülenler varken bir başka yerde içi kan ağlayan, 

gözlerinden seller akan birileri var: 

 “Yaş döker ebr güler gül bu-durur ‘âdet-i dehr 

 Ki biri ağlamayınca biri handân olmaz”      

(Emrî, 214/3) 

33. Kaza (kader) okuna kalkan olmaz: Keskin oklardan sakınmak kalkan 

kullanılır. Usta bir savaşçı üzerine yağmur gibi oklar yağsa da bunlardan 

kalkan yardımıyla kendini koruyabilir. Bazı tehlikeler için insan tedbir alır. 

Öyle kazalar vardır ki bunlarda tedbir kâr etmez. Takdir, tedbiri bozar. Her 

insanın her ümmetin ne yaşayacağı, ne kadar yaşayacağı defterinde yazılmıştır. 

Bu yazının dışında bir şey yaşanmaz. Kaza ve kader hususunda pek çok âyet 

vardır: “ Her ümmet için takdir edilmiş bir süre vardır. Bu sürenin sonu 

geldiğinde artık onu ne bir an geciktirebilirler, ne de bir an öne alabilirler” 

(A’râf, 34.âyet). Kaza ve kader elde iki zar gibi yuvarlanır gider. Bu dünyadaki 

hayatı bir tavla oyunu gibi düşünürsek altı kapı alıp başkasına hükmetsen, 

yaşama hakkını elinden alsan, mars etsen de mars olsan da oyun bittiğinde 

tavla kapanır, gece gündüze karışır, mevsimler birbirine girer, bütün pullar haşr 

olur. Artık ne yenen ne yenilen olmaz: 

 “ Emriyâ gamzesine karşu göğüs germe sakın 

 Çün biürsin ki kazâ tîrine kalkan olmaz”          

(Emrî, 214/5) 

34. Gülşen, bülbül nevası olmadan olmaz: Allah, her canlıya farklı özellikler 

vermiştir. Canlıların bir durum karşısında çıkardıkları sesler de farklıdır. Kuzu, 

meler; eşek anırır; at, kişner. Hiçbir canlı yok yere, dünyada bir vazifesi 

olmadan yaratımamıştır. Her canlının görevleri ve misyonu farklıdır. Bülbül, 

güle âşık olmak için yaratılmıştır. Bülbül, aşkının derdiyle har daim gülşende 

nevâ-kârdır, sitem-kârdır. H3l- mahall münasebetine bakılınca her mekanda 

yaşanan hâller farklıdır. Gülşen varsa gül vardır; gül varsa bülbül de vardır. 

Şiirde sevgili için gül; âşık için bülbül mazmun yapısındadır. Elbette sevgili 

naz etmeli âşık da niyaz etmelidir. Takdir böyledir: 

 “ ‘Uşşâkı kûyun içre men’ itme nalesinden 

 Çün gülistân içinde bülbül nevâsuz olmaz”    

(Hamdî, 69/2) 

35. Âşık, belasız olmaz: Aşk, zaten başlı başına beladır. Bu duygu çok zaman, 

maraz, illet olarak tanımlanır. Âşık olan kişi için huzur, rahat yoktur. Bu işte, 

uykusuzluk, ah, inleme, gözyaşı vardır. Eski zamanlardan beri büyükler, 

ebeveynler çocuklarına “ belaya bulaşma” telkin ve tembihinde bulunurlar. Ne 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

97 

çare ki aşk belasına bulaşmak kişinin ihtiyarında değildir. Ma’nalı bakan, bir 

çift fettan göze değdiyse belayı başına almıştır artık. Hiç kimse göz göre göre 

kendini ateşe atmaz. Aşk işinde keşke ihtiyar elde olsa. Âşık, bu derde 

düştükten sonra beladan belaya koşar. Başı esen olmaz: 

 “Mümkin degül ki Hamdî kaddünsüz ola bir dem 

 Togrısı hoş dimişler ‘âşık belâsuz olmaz”          

(Hamdî, 69/5) 

Aşk, bir hastalıktır ki bu hastalığın ölümden gayrı devası olmaz. Aşkta huzur, 

rahat olmaz. Aşk, belânın ta kendisidir. Bu belayı baştan def etmek mümkün 

değildir. Bir kez musallat olduktan sonra kurtulamaz insan. Bir zaman sonra 

aşk belası, insana hem hısım hem hasım olur. Aşka düşen bir zaman sonra onun 

müptelası olur: 

 “Benüm gibi cihânda derd-i ‘aşka mübtelâ olmaz 

 Olursa ‘aşk ile ben çekdügüm gibi belâ olmaz”      

(Aşkî, 167/1) 

36. Gönül kuşunu avlamakta zülf gibi tuzak olmaz: Sevgilinin çokça üzerinde 

durulan güzellik unsurlarından biri de saçtır. Saç, rengi, şekli ve kokusu ile çok 

zengin tasavvur ve tahayyüllere imkan tanır. Rengi (birkaç istisna hariç), her 

zaman karadır. Şekil itibariyle kıvrım kıvrımdır. Kokusu ise ne misk de ne 

kafur da ne de amberde bulunur. Saç, uzun ve kıvrımlı şekliyle çok zaman mâr 

(yılan) olarak düşünülür. Bunun yanında diğer güzellik unsurları ile birlikte 

mütalea edildiğinde farklı hayaller ortaya çıkar. Mesela, saç- yanak; saç-ben; 

saç-kulak gibi münasebetler dikkat çekmektedir. Sevgilinin yanağında ben 

(hâl), gönül kuşu için bir dâne (yem)dir. Yanakta kıvrımlı haliyle duran zülf, 

bir tuzaktır. Hiçbir tuzak yemsiz olmaz. Zira av, yem olmadan tuzağa 

çekilmez. Yanakta salınan zülfün içindeki kara ben, gönül kulunu cezbeder. 

Bu yeme meyleden kuş, ayağından yakalanır. Artık gönül kuşu için selamet 

yoktur. Bir ömür bu tuzakta kalır ama kurtulmayı da istemez. Bu nasıl bir 

tuzaktır ki şikar hevesle uçar. Gönül- kuş ilgisinde şu hususu göz önünde 

bulundurmak gerekir. Kalp (gönül) göğüste bulunur. Kalbin bulunduğu yer, 

göğüs kafesidir. Bu münasebetle gönül ile kuş arasında yakın ilgi 

bulunmaktadır. Kalbin bir an durmadan çarpması ise gönül kuşunun bu 

kafesten kurtulup sevgilinin menziline uçma isteğindendir: 

 “Degme bir ag ile olmaya gönül murgı şikâr 

 Anı sayda kara zülfün gibi bir dâm olmaz”        

(Ş.Yahyâ, 137/2) 

Gönül kuşunu, hümayı, ankayı avlamak için muteber tuzak, dâm-ı zülftür ama 

tuzağın içinde ben dânesi olmadıkça kuş avlanmaz: 



Mehmet AKKAYA 

98 

 “Hümâ-yı evc-i rif’at sayd olur mı dâm-ı zülfünle 

 O sayyâd-ı nigeh fark eylemez mi dânesiz olmaz”   

(Hâtif, 155/4) 

37. Bazen saf şarapla da gamdan kurtulmak olmaz: İnsan bazen kederden 

bazen de neşeden içer. Bir an olsun kederden uzak kalmak düşüncesiyle şaraba 

meyleder. Zihnin uyuşması, uzuvların gevşemesiyle geçici bir süre dertten 

uzak kalır. Şiirde dertli âşıklar, meyhaneci babası ile dertleşir. Elbette derdi 

anlatmakta ferahlık vardır. Şarap, dertten kurtarmaz bilakis derdi, kederi 

yoğunlaştırır. Bu itibarla şaraptan medet ummak beyhude hevestir. Şair, “derdi 

şarap da def etmez” diyor. Bu ifade, başka kurtulma yollarının da söz konusu 

olduğunu, son çare olarak şarabın kaldığını ifade etmekte. Gamdan halas 

olmak için son çare olan şarap da kâr etmiyorsa demek ki aşk derdinden 

kurtulmanın ölümden gayrı yolu yoktur, Fuzûlî’nin dediğince: Çare, terk-i 

cân’dır: 

 “Mestânelerün giryelerin bezmde gördüm 

 Bildüm kim mey-i nâbla da def’-i gam olmaz” 

(Ş.Yahyâ/ 139/2) 

38. Hüma kuşunu avlamak için örümcek ağı tuzak olmaz: Hüma kuşu, 

yükseklerde uçar. Onu bir ağacın dalında veya yerde gören olmaz. Kanatlarının 

gölgesinin düştüğü kişinin bahtını açacağına inanılan efsanevi bir kuştur. 

Havada yumurtlar ve yavrusu yumurtadan çıktığı gibi uçmaya başlar. Şiirde 

yükseklerde uçması, ele geçirilemeyişi gibi sebeplerle sevgili için bir 

benzetmelik olarak düşünülür. Yerde yaşayan birinin ona ulaşması mümkün 

değildir. Divan şiirinde sevgiliye sembol olmuş Leyla, bir hümadır ki 

Mecnun’un ona kavuşması mümkün olmaz. Eski zamanlarda bir hükümdar 

çok yaşlandığında yerine hükümdar seçmek için halkı bir meydanda toplarmış. 

Hüma kuşu her kimin başına konmuşsa veya gölgesi kimin üstüne düşmüşse o 

hükümdar seçilirmiş. Bu hikaye bağlamında hüma, her zaman talih, baht kuşu 

olarak değerlendirilir. Erzurum yöresine ait uzun hava formunda okunan bir 

türkü onunla başlar: 

 “ Hüma kuşu yükseklerden seslenir 

 Yâr koynunda bir çift suna beslenir 

 Sen ağlama kirpiklerin ıslanır 

 Ben ağlayayım belki gönül uslanır”   

Evet, hüma şiirde, türküde hep yükseklerde uçuyor. Yerde böcekleri avlamak 

için ağ ören, tuzak kuran ankebud (örümcek) onu nasıl yakalasın? Ankebud, 

kutsal bir böcektir. Ankebud, Arapça dişi örümcek anlamına gelir. Kur’an-ı 

Kerîm’de 69 âyeti bulunan ve 41. Âyet (Allah’tan başka velî edinenlerin hâli, 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

99 

örümceğin durumu gibidir)teki Ankebud isminden adını alan bir Sûredir. Bu 

ağı öreb, yuvayı yapan dişi örümcektir. Mağaranın kapısına ördüğü ağıyla Hz. 

Muhammed (s.a.v)i kurtardığı için mübarek bir değer kazanmıştır. Örmüş 

olduğu ağ, zariftir, narindir. Bu ağın göklerde uçan hümayı yakalaması 

mümkün olmaz: 

 “Nizâr olmış tenün görmekle Leylâ sana râm olmaz 

 Hümâ saydına târ-ı ‘ankebûd ey Kays dâm olmaz”   

(Ş.Yahyâ/ 140/1) 

39. Her ayna İskender’in aynası olmaz: Suret ile hakikat farklıdır. İnsan için 

düşünülürse dışardan görünüşüyle huyu, tabiatı bambaşkadır. Halk arasında 

âmiyane sözlerden birisi şöyledir: “Her sakallıyı deden sanma” diye. Bir 

yolculukta küçük bir çocukla annenin tartışması aklıma geldi. Çocuk: Anne! 

Kuşlara bak, diyor. Anne ise: Oğlum, “onlar kuş değil karga” diyor. Hiç kimse 

de Evet, bunlar kuş ama karga da bir kuştur, demedi. Canlılar için durum böyle 

ama cansızlar için de farklı bir şey yok. Çok eskiden beri her nesnenin taklidi 

yapılmakta. Kalpazanlık dahi çok eski bir meslek. Hele günümüzde pek çok 

şeyin taklidi (imitasyon) mevcut. İskender’in yaptırdığı aynanın hikmeti çok. 

İskenderiye limanında yüksekçe bir tepeye koydurduğu ayna sayesinde 

denizden gelen gemileri önceden görüp tedbir alıyor. İskender’den sonra da 

belki binlerce ayna imal edildi ama hiç biri onun değerinde değildir. Uzaktan 

bakınca nice ağaçlar görünür ama her biri meyve vermez. Bu itibarla suret ile 

hakikati bir tutmak olmaz: 

 “Her çehre-nümâ sâgar-ı mey câm-ı Cem olmaz 

 Her âyine mir’ât-ı Sikender-haşem olmaz”    

(Nâfiz/ 308/1) 

Herkes ayna yapabilir ama her ayna İskender’in aynası olmaz. Bir nesneden 

farklı zamanlarda yapılabilir ama bir tanesi en iyisidir, eşsizidir. Aşk üzerine 

bugüne kadar binlerce şiir yazılmıştır ama bir tanesi en güzelidir. Şu güne 

kadar belki milyonlarca ayna yapılmıştır ama İskender’in aynası gibisi olmaz. 

Nasıl ki makyaj yapan, süslenen her dilber güzel olmuyorsa: 

 “Cemâlin zeyn iden hep dil-ber olmaz 

 Her âyine düzen İskender olmaz”     

(Revânî, 149/1) 

Her ne kadar “gözler kalbin aynasıdır” dense de her göz kalbi yansıtmaz. 

İnsanın gönlünü yüzüne yansır denir ama her güzelinki bir olmaz. İnsan birini 

sever, ondaki cevheri, güzelliği görür. Bu güzellik hepsinde aynı olmaz. Ayna 

çoktur ama her ayna, ‘âlem-nüma olmaz: 



Mehmet AKKAYA 

100 

 “Görinmez gayrı dilberlerde hergiz sendeki ‘âlem 

 Her âyîne begüm âyîne-i ‘âlem-nümâ olmaz”          

(Hâletî, 327/2) 

40. Göze yasak olmaz: Allah, bütün canlılara ihtiyaçlarını karşılamak için 

farklı fonksiyonları olan uzuvlar bahşetmiştir. Kulak, işitmek; göz de görmek, 

bakmak içindir. Allah, yarattığı bütün güzellikleri görsünler diye kullarına göz 

vermiştir. Gözün görme işinden men edilemeyeceğine dair “ göze yasak 

olmaz” gibi bir söz dile gelmiştir. Hatta,  halk bu meyanda kendini haklı 

çıkarmak için “ güzele bakmak sevaptır” diye bir söz geliştirmiş ve durumu 

sevap kelimesiyle sağlamlaştırmıştır. Birini görüp de gönül düşürenler “ göz 

gördü, gönül sevdi” diyerek sevdanın çıkış noktasını da göze bağlamışlardır. 

Elbette görülmemesi gereken, insanı günaha sevk edecek manzaralar 

karşısında gözün kendini sakınması gerekir. Aynı sakınma hâli kulak için de 

geçerlidir. Her ne olursa olsun göze yasak olmaz. Göz görür, gönül sever: 

 “Gül-i ruhun gibi seyr-i safâ-yı bâg olmaz 

 İki gözüm bu meseldür göze yasag olmaz”              

(Nâfiz/ 310/1) 

Göz, görmek için kullarına bahşettiği bir uzuvdur. Her uzvun bir görevi, 

fonksiyonu vardır. Göze yasak olmaz: 

 “Çü şebnem ol güli nezzâre altına alma 

 Edebde hoş tutalum göze yasag olmaz”                  

(Âgâh, 131/2) 

41. Hz. Yakub’un hüznüne hiçbir dert bedel olmaz: Divan şiirinde sevgilinin 

yüz güzelliği bahsinde ilk akla gelenlerden biri de Yûsuf’tur. Şiirde Yûsuf-likâ, 

Yûsuf-cemâl şeklinde geçer. Babasının en sevdiği evladı olan Yûsuf, 

kardeşlerinin kıskançlığı sebebiyle kuyuya atılıp öldü denilince Hz.Yakub, her 

gün evladı hasretiyle ağlamış ve gözlerini kaybetmiştir. Şiirde sevgilinin 

güzelliği Yûsuf ile ifade bulurken sevdiğinden ayrı düşmüş âşığın hâlini de Hz. 

Yakub karşılar. Ne ilahî hikmettir ki kanlı bir gömlekle gözlerini kaybeden 

peygamberin gözleri yine uzun yıllar sonra evladının gömleği ile açılmıştır. 

Gömleği koklayan baba, onun kokusunu tanımış, ölmediğini anlamış ve 

sevinçle gömleği (pîrehen) gözlerine ürünce gözleri açılmıştır. Bu hasret 

acısına emsal olmaz: 

 “Yûsuf gibi her dilber-i ra’nâ güzel olmaz 

 Ya’kûb nebî hüznine hîç bir bedel olmaz”  

(Yâver/ 79/1) 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

101 

42. Güç yarışıyla cedel olmaz: İnsanlar arasında her zaman güç gösterisi olur. 

Bu zihniyette amaç, gücünü ortaya koyup mücadeleyi kazanmaktır. Hayatta 

çok farklı sahalarda mücadele görülür. Keşke insanların mücadeleleri iyilik 

yolunda olsa ama ne çare ki tam tersi oluyor. Kaynağında bencillik olan bu 

mücadelede insan, üstün gelme, sözünün geçerli olması gibi kaygılar yaşıyor. 

Hele ki söz yarışında son sözü söyleme arzusu çok baskın geliyor. Bu 

cedelleşme, bir düello gibi değerlendirilirse bilhassa cahil insanlardan uzak 

durmak gerekliliği hasıl olmakta. Zira, cahil insan kendi fikrini her zaman 

doğru zanneder ve ne doğru söz duyarsa duysun değişmez. Bu itibarla cahil 

insanla mücadele olmaz. Meşhur kelamdır: Cahil dosttan akıllı düşman iyidir, 

derler: 

 “Nâ-dân ile Yâver sakınup itme keş-a-keş 

 Güç bahs ile sen bilmez misin kim cedel olmaz”  

(Yâver/ 79/5) 

43. Sevgilinin hayalinin habercisi deryaya düşse eteğinin ucu bile nem olmaz 

(ıslanmaz): Hayal, bir görünüp bir kaybolandır. Varlığı ile yokluğu arasında 

hesapsız bir süre vardır. Divan şiirinde derya ve geçmek söz konusu olunca ilk 

akla gelen Hz. Musa’dır. Peygamber, Firavun önünce denizi yürüyüp geçmiş, 

peşinden giden Firavun ve askerleri suya gark olmuştur. Denizi yürüyerek 

geçmek ancak peygamber mucizesi veya ermiş kerametidir: 

 “Gelmez gözüme peyk-i hayâlün gibi çâlâk 

 Deryâlara düşse ser-i dâmânı nem olmaz”        

(N.Atâyî, 100/2) 

44. Dervişlik hırkası giymekle insan derviş olmaz: İnsanın bir dış bir de iç 

kıyafeti vardır. Dış kıyafet değişik düşüncelerle değişebilir. İnsan, başkalarına 

karşı nasıl görünmek istiyorsa dış görüntüsünü ona göre düzenleyebilir ama 

asıl olan ve değişmeyen iç kıyafettir. Riya denilen davranış şekli insan içindir. 

İnsan dışındaki canlılar, fikir sahibi olmadıkları için riyakarlık yapamazlar. 

Her mesleğin kendine has bir kıyafeti olduğu gibi bazı düşünce ve inançların 

ifadesinde de kıyafet belirleyici bir unsur olmuştur. Mesela, tarikatların 

kendilerine mahsus şekil ve renkte kıyafetleri vardır. Sırtta hırka, elde teşbih 

surette bir derviş profili çizmiş olsa da her hırka giyen derviş ol-a-maz:  

 “Dervîş ola mı hırka-i dâmân ile âdem 

 Bin kere didüm ben sana olmaz didüm olmaz”      

(N.Atâyî, 100/7) 

İnsanın bir madde bir de manâ tarafı vardır. İnsanın görünen kısmı onu 

anlamak için bir şey ifade etmez. Mühim olan içtir, derundur. Ele tesbih 

almakla sırta hırka giymekle derviş olunmaz. Ne yazık ki günümüz insanı 



Mehmet AKKAYA 

102 

görünene bakıp -belki eskiden de böyleydi- karar veriyor. İnsanı sarhoş eden 

kadeh değil içindekidir. Hırka giymekle derviş olunmaz. Halk arasında her 

gördüğün sakallıyı deden sanma, diye bir söz vardır. Adı İbrahim olmakla her 

kişi Edhem olmaz: 

 “Hırka vü tâcla taklîdi bırak ey sûfî 

 İsmi İbrâhim olan her biri Edeham mi olur”    

(Selâmî, 68/3)  

45. Kavuşma (vuslat) meyvesi hiçbir zaman olmaz: Ağaçlar, çiçeklenir ve 

meyveye durur. Meyve evvelinde hamdır, zamanla güneşle ülfet nispetinde 

olgunlaşır. Zamanı gelince her meyve olgunlaşır ve tatlanır. Vuslat meyvesi 

ise her ne olursa olsun hiçbir zaman olgunlaşmaz. Gerçi sabırla koruk helva 

olur, diye söz vardır. Ne çare ki her üzüm helva olmaz. Kotuk olmaktan öteye 

geçmez. Bu itibarla sevenler asla vuslata ermezler. Vuslat meyvesini yemek 

âşığa nasip olmaz: 

 “Zamân ile olur sabr eyle şimdi hâmdur dirsin 

 Visâlün mîvesi ey şâh-ı gül hiçbir zamân olmaz”    

(Mânî, 30/3) 

İnsanın bir madde bir de manâ tarafı vardır. İnsanın görünen kısmı onu 

anlamak için bir şey ifade etmez. Mühim olan içtir, derundur. Ele tesbih 

almakla sırta hırka giymekle derviş olunmaz. Ne yazık ki günümüz insanı 

görünene bakıp -belki eskiden de böyleydi- karar veriyor. İnsanı sarhoş eden 

kadeh değil içindekidir. Hırka giymekle derviş olunmaz: 

46. Dilencilerin âdetidir, bir şey istemeden olmaz: Her mesleğin usulü vardır. 

Meslek erbabı da mesleğinin mucibince davranır. Dilenci, isteyen demektir. 

Her zaman birilerinden bir şey ister. Hatta halk arasında sürekli talepkar olanlar 

için “dilenci gibi” derler. Âşık da sevgilinin kapısında bir nevi dilencidir. Hep 

onun gün yüzünü görmek ister. Bazen talebinde daha da ileri gidip vuslat ister. 

Ne yazık ki sevgili, eli açık, cömert değildir. Âşık sadece istemekle kalır. Bu 

meyanda bir hatıra geliyor: “İsteyenin bir yüzü kara….”. Çok doğru bir söz. 

Dilenci ister, sonunda ısrar işe yarar ve talebine nail olur: 

 “Gün ister ise nûr yüzinden ‘aceb olmaz 

 Deryûzelerün âyinidür bî-taleb olmaz”           

(Nigârî, 299/1) 

47. Aşk âleminde iki mezhep olmaz: İnsan, kendi mezhebinde bir hususa 

çözüm bulamadığında başka bir mezhebin itikadına göre çözüm arayabilir. 

Fakat bu mesele müşakelelidir. Her müminin bir mezhebi vardır ve buna uygun 

amelde bulunur. Bilhassa abdest ve namaz meselesinde şafii düşünceye göre 

namaz evvelinde hanımına dokunan birisi namazdan sonra ben, abdestimi 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

103 

Hanefi mezhebine göre almıştım, dese ne olur? Belki zaman zaman müşkül 

durumlarda mezhepler arasında fikir teatileri yapılabilir ama aşkın mezhebi 

birdir. Aşk, her yerde aşktır. Aşkın kendine göre usullleri vardır ve hiçbir yerde 

değişmez. Âşık, niyaz; sevgili de nâz ile vazifelidir. Bunun dışına çıkıldığında 

aşk da olmaz. İkilik her hususta tehlike arz eder. İkiliğin olduğu yerde düzen 

olmaz. Nasıl ki bir kalede iki dizdar olmuyorsa aşk işinde de ikilik olmaz. 

Hulasa, aşkın mezhebi de ameli de tektir: 

 “Kılma ta’dâd-ı mezâhib bize kim vahdetüz 

 ‘Âlem-i ‘aşkda ey hâce dü mezheb olmaz”      

(Nigârî, 305/3) 

48. İçkinin zevki, kebapsız olmaz: İçki sofrasında iki çeşit yemek vardır: 1. 

Aperatif yiyecekler, 2. Ana yemek. Aperatif denilen yiyecekler, mezelerden 

oluşur. Ancak, ana yemek olmadan sofra tamam olmaz. Sofranın ana yemeği, 

geleneksel olarak genellikle kebaptır. Kebabın çeşitleri çoktur ve ana maddesi 

ettir. Son dönemlerde popüler kültürün yansıması olarak balık-rakı ikilisi 

dikkati çekmektedir. Şiirin verdiği mesaj şudur: Evet! İçki yararlı bir şey değil 

ama içilecekse de yanında kebap gibi bir yiyecek olmalıdır. Divan şiirinde 

kebap söz konusu olduğunda âşığın ciğeri akla gelir. Kebabı karşılayan kelime 

ise biryân (büryan)dır. Bugün de yöresel olarak büryan kebabı sevilen bir 

yemek çeşididir. Kelime, Farsça kebap anlamına gelmektedir. Divan şiiri, 

kendi döneminin sosyal hayatını, âdet-geleneklerini , sosyal hayatını hâsılı 

kültürünü yansıtan bir aynadır: 

 “Hıtâb-ı dil-rübâ bî-‘itâb olmaz 

 Mezâk-ı mey zirâ bî-kebâb olmaz”  

(Nigârî, 310/1) 

Divan şiirinde âşığın kanı rengi itibariyle şarap olarak düşünülür. Ciğerse onun 

mezesidir yani kebaptır. Elbette ki mahabbet meclisinde kebapsız şarap olmaz: 

 “Degül laht-ı ciğer bî-sûziş-i dil sineden rîzân 

 Bezm-gâh-ı mahabbetde şarâb-ı bî-kebâb olmaz”        

(Sâkıb, 239/3) 

49. Sonbahar yağmurundan saf inci olmaz: En güzel inciler Aden’den çıkar. 

İncinin kaliteli olması suyun sıcaklığına ve acılığına bağlıdır. İnci, nisan 

(bahar) yağmurlarıyla vücuda gelir. Kıyıya çıkan istiridye, yağmur 

damlalarıyla bir araya gelir. Sonrasında denize dönen istiridyenin karnında  

inci oluşmaya başlar. Bir anlamda incinin mayasında nisan yağmuru vardır. 

Her mevsimin havası, suyu aynı olmaz. Bu itibarla güz (sonbahar) 

yağmurlarından inci hâsıl olmaz: 



Mehmet AKKAYA 

104 

 “Rahmet-i nisandır mâye-i Güher 

 Bârân- hazândan dürr-i nâb olmaz”                 

(Nigârî, 310/4) 

50. Külhan, gülşen şarapsız olmaz: Külhan, hamamların ateş yakılan yeridir. 

Osmanlı devrinde kimsesiz çocuklar, kış aylarında külhanda kalırlarmış. 

İhtiyaç sahiplerine yardım eder, günlük rızklarını kazanırlarmış. Bir zaman 

sonra bazıları köşe başlarında fedailik yapar olmuş. Bazıları bir mahalleye 

yerleşip mahallenin asayişini sağlamışlar. Bu gözü pek delikanlılara 

yaşadıkları yerden dolayı külhanbeyi denir olmuş. Bazıları da kabadayılıktan 

geçinmeye başlamış. 

Gülşen, gül bahçesi demektir. Gülşende envai çiçekler, sular bulunur. İnsanlar 

gülşene dinlemek, eğlenmek amacıyla giderler. Külhan da gülşen de zevk 

edilen, yenilen, içilen mekanlardır. Bu mekanlar, eğlence mekanı olarak 

görüldüğünden akla şarabı getirir. Ateşin harareti ile gülün rengi, şarapla 

mukayese edilir. Bu mekanların ahvali şarabı tahattür etmektedir: 

 “Eltâf-ı ezeldir bahş-ı gözeldir 

 Gülhanım gülşenim bî-şarâb olmaz”               

(Nigârî, 310/11) 

51. Kaftanla altınla unvan satmakla insan  alicenap olmaz: İnsanlar dünyada 

değişik makam mevkilerde bulunabilirler. Bazıları doğuştan bir zenginliğin 

içine doğar. Bazılarının adını bilen olmaz, fakirlik içinde kıvranırlar. Gösterişli 

kıyafetler, altın, gümüş insanı insan yapmaz. Bu gibi insanlar sahip 

olduklarıyla başkalarını küçümser ve onlara büyüklük taslar. Asıl mesele 

zengin olmak değil, adam olmak, insan olmaktır. Maddî zenginlik bir şey ifade 

etmez. İnsanı aziz kılan marifet metaına sahip olmaktır. Hz. Mevlana’nın 

dediğince: “Nice insanlar gördüm üzerinde elbise yok; nice elbiseler gördüm 

içinde insan yok”. İnsanlara değer verirken değerlendirirken kıyafete, dış 

görünüşe bakmamak gerekir ama ne yazık ki günümüzde insanlar dış 

görüntüye göre muamele görüyorlar. Bu durumda en güzel dersi Nasreddin 

Hoca “Ye kürküm ye!”  diyerek veriyor. Bu fıkradan çıkarılan bir ders olmalı 

ve insanlara dış görünüşüne göre değil, insan olduğu değer vermeliyiz. Zirâ, 

insan kaftan giymeyle insan olmaz: 

 “Metâ’-ı ma’rifet eyler mu’azzez ehl-i ‘irfânı 

 Libâs u zerle her ‘unvân-fürûş ‘alî-cenâb olmaz” 

(Sa’îd, 68/3) 

İnsan, talihiyle çeşitli makamlar, mevkiler elde edebilir. Makam, insanı insan 

yapmaz. İnsan olmak, Allah vergisi hasletlere tabidir: 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

105 

 “Cevher-i merdi nihâdında gerekdür yohsa 

 ‘İzz ü câh ile birâder kişi insân olmaz”             

(Sabrî, 36/3) 

52. Üzülmek boşunadır. İhtiyarlıkta gençlik mükafatı olmaz: İnsan genç olur 

ama gençlik çabuk geçer. Gençlik ve ihtiyarlık tarla ile harmana benzetilir. 

Tarlada hakkıyla çalışan kişinin harmanda yüzü güler ama tarlaya uğramayan 

birinin harmanda ürün beklemesi beyhudedir. Halk arasında şöyle bir söz 

vardır: “Tarlada izi olanın harmanda yüzü olur” diye. İnsan gençlik çağlarında 

çalışır çabalarsa ihtiyarlıkta mükafatını görür. Eğer gençlik avarelikle 

geçmişse yaşlılıkta bir şey beklemek olmaz. Geçmişe üzülmek, hayıflanmak 

da boşunadır. Giden gençlik bir daha geri gelmez: 

 “Zirâ’at itmeyen hasret-keş olur vakt-i hırmande 

 Te’essüf vakt-i pîrîde mükâfât-ı şebâb olmaz”     

(Sa’îd, 68/5) 

53. Rüzgar, gam yolunda divane gönle yoldaş olmaz: Rüzgar (bâd), şiirlerde 

sıkça geçen bir doğa olayıdır. Çok hızlı hareket etmesi, bir yerde durmaması 

ve her yere gitmesiyle bilinir. Rüzgarın bir anlamı da zamandır. Daha ziyade 

bâd kelimesiyle terkiplidir. Sabah vakti esen rüzgar anlamına gelir. Divan 

şiirinde âşığın ulağıdır. Âşığın yaşadığı kederi, yaşadığı hasret acısını, perişan 

hâlini sevgiliye iletmekle mükelleftir. Âşık, hâlini bâd-ı sabâ ile sevgiliye 

bildirir. Arap Şiirinin büyük ustası İmrü’l-Kays, bir şiirinde özetle şunu 

söylüyor: “ Ey Rüzgâr! Yolun sevgilimin köyüne düşerse onun penceresine git, 

yavaşça perdeyi kımıldat. O, senin geldiğini anlayacaktır. Hemen pencereye 

koşar, seninle sohbet eder,(nereden geliyorsun? Neler gördün? Sorar. Oradan 

buradan konuşurken laf arasında bir gelimine getir de onu çok özlediğimi 

söyleyiver”. Sözün belki de en etkilisi doğrudan değil de laf arasında gelimine 

getirip söylenen sözdür. Yine İlhan Şeşen’e ait  bir şarkımızın sözleri, Kays’ın 

şiirini özetler gibidir: 

 “Pencerenin perdesini havalandıran rüzgar 

 Denizleri köpük köpük dalgalandıran rüzgar 

 Gir içeri usul usul 

 Beni bu dertten kurtar 

 Yabancısın buralara, nerelerden geliyorsun 

 Otur dinlen başucuma belli ki çok yorulmuşsun 

 Bana esmeyi anlat, bana sevmeyi anlat 

 Bana esmeyi anlat, esip geçmeyi anlat 



Mehmet AKKAYA 

106 

 Anlat ki çözülsün dilim 

 Ben rüzgarım demeliyim 

 Rüzgarlığı anlat bana 

 Senin gibi esmeliyim 

 Bana esmeyi anlat, bana sevmeyi anlat 

 Bana esmeyi anlat, esip geçmeyi anlat” 

Yazanın eline, kalemine, gönlüne sağlık. Bunu yorumlayanların diline sağlık. 

İnsan, hicran derdiyle bazen bir pencereye konmak için kuş olmak ister bazen 

de rüzgar olup perdesini kımıldatmak hatta pencerenin camlarını kırmak ister. 

Dayanamadım, demek ister.  

Gönül, gam yolunun yolcusudur. Bu yolda öyle hızlı yürür ki ayağına çabuk 

rüzgar dahi ona ayak uyduramaz, gerilerde kalır. Ne yazık ki rüzgar, vuslat 

yolunda bir kaplumbağadır ama ayrılık, dert yolunda ceylan misali koşar: 

 “Ne kadar bâd-ı sabâ çâbük ü çâlâk ise de  

 Râh-ı gamda dil-i dîvâneye pâ-dâş olmaz”  

(Süheylî, 110/2) 

54. Kimyayı elde eden müflis olmaz: Kimya, maddeden madde elde etme 

ilmidir. Bunun bir adım ötesi simya ilmidir ki bu, bakırı altına çevirme ilmidir. 

Böyle bir ilme sahip olan birisinin fakirliği olmaz. Kimya sahibi birisi hiçbir 

surette müflis olmaz. En hakiki iksir (kimya) sevgilinin ayak tozudur. Âşık 

nazarında bundan daha kıymetli iksir olmaz. Hâk-i pây (ayak toprağı), bazen 

âşığın hasta gözlerine ilaç olur bazen sürme bazen de bir iksir: 

 “N’ola yüz sürsem ayagı tozına cânânun 

 Kimyâya yitişen müflis ü kallâş olmaz”      

(Süheylî, 110/3) 

55. Âşığa eşik taşı gibi bir karındaş olmaz, bulunmaz: Kardeş kelimesinin aslı 

karındaştır. -DAŞ ekinin fonksiyonunu düşününce aynı karında bulunmuş, 

aynı karnı paylaymış anlamı çıkmakta. Bu kelime, yöresel olarak “kardaş, 

gardaş” olarak kullanılmakta ise de yaygın olarak “karındaş” şekli 

kullanılmaktadır. Kardeş, yarendir, sırdaştır. Bir derdimiz olduğunda 

koştuğumuzdur. Kardeşler arasında bazen huzursuzluklar olsa da halk 

belleğindeki şu söz kardeşin anlam ve değerini ifade etmektedir: “Kardeş 

kardeşi atmış, gitmiş yar başında tutmuş”. Şiirde âşığın yareni yoktur. Onu 

anlayacak, derdini dinleyecek kimse bulunmaz. En iyi karındaşı, sevgilinin 

eşik taşıdır. Âşık için eşik (âsitân) mübarek bir yerdir. Orada sevgilinin ayak 

izi, ayak tozu vardır.  Âşık bu itibarla kardeş niyetibe eşik taşına sarılır. Onu 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

107 

ancak o anlar. Taş, dolaylı yoldan sevgilinin kalbini de düşündürür. Sevgilinin 

kalbi, belki de taştan daha serttir: 

 “İşigi taşını var bagruna bas şâm u seher 

 İy Süheylî sana bir böyle karındaş olmaz”      

(Süheylî, 110/6) 

56. Ankânın menzilinde sineğin hükmü olmaz: Anka (Simurg), efsanevî 

özelliklere sahip mitolojik bir kuştur. Otuz kuş anlamına gelir. Ankanın 

yaşadığı yer Kaf dağı olarak tahayyül edilir. Hem kendisi hem de yaşadığı yer, 

hayalîdir. Bilhassa divan şiirinde görülmediği ve ele geçmediği için sevgili için 

müşebbeh olmuştur. Anka ile sinek mukayese dahi edilemez. Sinek, her yerde 

görülen pisliğe meyyal bir canlıdır. Hz. Mevlana diyor ki: “ Bir sinek harman 

yerinde öküzün oluşturduğu küçük su birikintisinin üstünde bir saman çöpüne 

konmuş ve rüzgarın etkisiyle oradan oraya geziniyormuş. Kendi hâlini deryada 

gemi idare eden kaptan zannetmiş”. İşte sineğin uçuşu da sineğin kaptanlığına 

benzer. Aşk, bilmeden heves edilecek çocuk oyunu değildir. Aşk, bir ateştir. 

Ona elini, dilini( gönül) uzatanı yakar. Anadolu’da birine âşık olana fülan kişi 

birini seviyormuş demezler. Âşık olanın adı “yangın”dır. Aşk meydanı, bir 

yangın yeridir. Bu meydana girenler gönüllü olarak yanmaya gelirler. Aşkın 

ateş olduğunu bir şarkımız ne güzel ifade ediyor: 

 “Sevgilim sen ve ben sevgiden  

 Çok ayrı şeyler anlıyoruz 

 Sen güce bense aşka âşığız 

 Bu yüzden anlaşamıyoruz 

Sevgili her devirde gösterişe, saltanata âşıktır. Onun kalbinde sevginin tohumu 

yeşermez. XV. Yüzyılda dahi Necâtî bu gerçeği görmüş ve ifade etmiş: Necâtî, 

boş yere sevgili için yüzünü altına döndürüp gözyaşlarını gümüş, inci gibi 

dökme. Âh edip inleme. Şimdi zamane güzelleri nakde (para) bakıyor” Elbette 

bütün güzelleri töhmet altında bırakmamak lâzım ama genellikle gerçek 

böyledir.  

 “Ateşle oynama ateşle oynama 

 Sonunda ellerin dillerin yanacak 

 Dilersen gel beni bir kere daha vur 

 Vurduğun yerlerde güller açacak”   

(Şarkıyı besteleyen Sezen Aksu, seslendiren Erol Evgin) 

Aşk, ateştir ve görevi yakmaktır. Ateşin esenlik olduğu ise sadece Hz. 

İbrahim’dir. Birine gönül vermek bile bile kendini ateşe atmaktır. Bu ateşte 

eller, diller yanar. Sevgilinin eziyeti, zulmü âşığa lütuftur. Zirâ âşığa zulmü 



Mehmet AKKAYA 

108 

dahi ilginin alametidir. Sevgilinin küfrü bile âşığın gönlünü okşar. Divan 

şiirinde “ tatlı tatlı söğ ağzıma” ifadesine sıkça rastlanır. Bu da gösteriyor ki 

sevgilinin ağır, hakaret edici, küfürlü sözleri, âşık cephesinden iltifat ifadesi 

olarak değerlendirilmektedir.  

Aşk, bir oyun değildir. Yanmayı göze almayan bu meydana çıkmasın. 

Eskilerin dediğince suyla ateşle oyun olmaz: 

 “Bâzîçe degül ‘ışka hevâ vü heves olmaz 

 Cevlangeh-i ‘Ankâda meges hîç-kes olmaz”        

(Nehcî, 204/1) 

57. Üzüm suyuyla abdest (almak) olmaz: Vuzû, abdest almaktır. Suyun mevcut 

olduğu yerde abdest suyla alınır. Eğer yakın mahalde su yoksa teyemmüm icab 

eder. Âb-ı engûr, üzüm suyu demektir ki evvelinde şarabı akla getirir. Bu nesne 

de neticede sudur ama onunla abdest alınmaz. Bu itibarla zâhidin bu sudan 

imtina etmesi yerindedir. Mey, ancak rind olan ehl-i aşkın tercihidir. Zâhid 

üzümü yer ama suyundan uzak durur. Bu hususta Nec^tî şöyle diyor: 

 “Ben üzümün suyın severem sofî dânesin 

 Zirâ kimi kızını sever kim anesin”   

(Necâtî Beg, 386/1) 

Şarap, Arab kültüründe “Bint-el-İneb”, Fars kültüründe de “Duhter-i rez” diye 

tabir edilir ki her ikisi de üzümün kızı anlamına gelir.  Hayatta kişiye göre 

tercihler değişir. Kimi anasını sever, kimi kızını: 

 “Ne bilür kadr-i bâdeyi zâhid 

 Âb-ı engûr ile vuzû’ olmaz”          

(Âgâh, 166/3) 

58. Gülün gölgesinde koku ve renk olmaz: Her şeyin bir aslı vardır bir de sureti. 

Her nesnenin, canlının gölgesi olur ama gölge sahibinin aslı değildir. Âşık, 

sevgiliyi hayal eder, hayalinde onunla söyleşir ama bu sohbet kendi 

kendinedir. Gülün gölgesi, yere düşer ama gölgede ne koku vardır ne renk. İşte 

sevgiliyi uzaktan uzağa hayal etmek gölgeyi kucaklamak gibidir. Ne yazık ki 

şiirde sevgiliye kavuşmak (gülü koklamak) sadece bir hayaldir. Gülün rengini, 

kokusunu isteyen âşık, ancak onun gölgesine vasıl olur. Bazı çiçekleri 

naylondan, kumaştan yapıyorlar süs olsun diye. Hiçbir şeyin sureti hakikisinin 

yerini tutmaz. Allah’ın yarattığı rengarenk hoş kokulu çiçeklerin yerini yapma 

çiçekler tutmaz. Gülün gölgesinde renk olmaz, koku olmaz. Güneş kaybolunca 

o gülün gölgesi de kalmaz: 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

109 

 “Kâni’ olmaz hayâl ile ‘âşık 

 Sâye-i gülde reng ü bû olmaz”    

(Âgâh, 166/4) 

Sevgilinin saçının hayali her daim âşığın gözünde, gönlündedir. Gerçek ile 

hayal aynı olmaz. Sümbülün resmi, sadece surettir. Resimde koku olmaz. Oysa 

âşığı mest eden o saçın kokusudur. Ne çare ki âşık, gerçeğine ulaşamaz da 

hayaliyle kifayet eder: 

 “Kalsa da kâkülinün şekl-i hayâli gözde 

 Resmi nakş olmagile  sünbül ü leylâk olmaz” 

(Pertev, 222/2) 

59. Sakallı yüz, tıraş olsa da berrak olmaz: Sakal kesilse de yerinde gölgesi 

kalır. Hiç tüy bitmemiş gibi olmaz. Divan şiirinde sakal, sevgilinin taravetinin, 

güzellik deminin geçtiğine işarettir. Ayva tüyünün rengi zamanla koyulaşmaya 

başlar. Uçan ankânın kanadının gölgesi kalmışçasına yüzde bir gölge kalır. 

Sakal, ne kadar tıraş edilse de mutlaka yerinde alameti kalır. Bu itibarla belli 

bir zamandan sonra ne yapılırsa yapılsın, ne kadar teknolojiden ve kozmetikten 

faydalanılmış olsa da ilk gençliğin tazeliği kalmaz: 

 “Gül-i pejmürde vü bî-hârı kim itmiş şâd-âb 

 Rûy-ı pür-mûy tırâş olsa da berrâk olmaz”   

(Pertev, 222/3)      

60. Gönül çocuğunun üzümün kızına (şarap) ilgi duyması, meyletmesi abes 

olmaz. Zirâ, yeni yetişen çocukların yetişmesi dayesiz (süt anne) olmaz: 

Gönül, her daim tıfldır, hiç büyümez. Eskiden çocukları yetiştirsin, büyütsün 

diye dayeleri olurdu. Daye, süt anne anlamına gelir ama her anlamda çocuğu 

yetiştiren, büyüten kişidir. Elbette bu süreçte süt çocuk için elzemdir ama 

gönül çocuğu, süte değil, üzümün kızına (şarap) ilgilidir. Onu büyüten odur. 

Üzümün kızı terkibini hem şarap hem de kız (daye) anlamında düşünmek 

gerekir: 

 “Bintü’i-inebe tıfl-ı dilün şuglı abes mi 

 Nâ-rüstelerün perverüşi dâyesüz olmaz”    

(Pertev, 222/4) 

61. Kafir köyünde (muhitinde) minare olmaz:  Nûr kelimesi Arapça ışık, nur, 

aydınlık anlamına gelir. Farklı yapılarda şahıs ismi (Nuri, Nuriye, Enver vb.) 

olarak kullanılır. Bu kelime kökünden ışık veren, yol gösteren manasında 

menar kelimesiyle ilgili olarak minare kelimesi hatıra gelmektedir. Minare, 

Müslümanlıkla ilgili câmi ile alakalı hem mabeti gösteren hem de ezan okunan 

yer olarak bir görev üstlenmiştir. Minare, tamamiyle İslamiyetle alakalı bir 



Mehmet AKKAYA 

110 

kelimedir. Bu itibarla minarenin bir kafir memleketinde bulunması   mümkün 

değildir. Şiirde daha ziyade servi olarak düşünülen sevgilinin boyunu rakibin 

hayal etmesi, gönlünde tutması münasip olmaz. Zira, kafir olarak addedilen 

rakibin gönül mülkünde minarenin bulunması da uygun olmaz: 

 “Rakîbâ gel çıkar ol serv-kad sevdâsını dilden 

 Bu vaz’-ı nâ-revâdur kûy-ı kâfirde menâr olmaz”     

(Kâmî, 82/3) 

62. Suyun zemininde toz olmaz: Su, temizlik vasıtasıdır. Mevcut pek çok kir, 

pas onunla temizlenir. Toz (gubâr, yerde bulunur. Âşıklar, sevgilinin ayak 

toprağını, tozunu öpmek isterler. Toprak, ayak altında kaldığı için 

çiğnenmiştir, hakirdir. Sebep müsebbiyet münasebeti dikkate alındığında bir 

nesneyi değerli/ değersiz  kılan kime ait olduğudur. Ayak tozu dahi sırf 

sevgiliye ait olduğundan âşık nezdinde çok kıymetlidir. Şiirlerde genellikle 

göze sürme (kuhl) olarak düşünülür. Sevgili, berrak bir su misalidir. Su ise 

fizik kuralları gereği tozu üstünde tutar. Suyun üstünde toz olmaz. Bu itibarla 

sevgilinin ayak tozu âşık nazarında temizdir, berraktır. Öpülmeye lâyıktır: 

 “Ayagun tozın özler sâkiyâ erbâb-ı bezm ammâ 

 Safâdan ‘âlem-i âbun zemininde gubâr olmaz”  

(Kâmî, 82/5) 

63. Ka’be sakinlerine kılıç olmaz: Ka’be, Allah’ın evidir (Beytullah). Orada 

basit görülen hatalar bile günah addedilirken bir insanı yaralamak, öldürmek 

büyük günahlardadır. Hac farizasında Allah’ın huzuruna çıkılır, af dilenir. 

Orada her türlü günahtan imtina etmek gerekir. Değil bir insana zarar vermek 

herhangi bir canlıya zarar vermek bile uygun olmaz.  Divan şiirinde çeken bir 

tasavvur şöyledir: Sevgilinin yüzü, âşıkların her daim yüzünü döndüğü Ka’be; 

siyah saçlar, Ka’be örtüsü; kaşlar, mihraptır. Gamze (yan bakış), ise her daim 

yaralayıcıdır. Şiirde kılıç olarak düşünülen gamze, âşıkların gönlünü yaralar. 

Halbuki gönül, sevgilinin saçlarına bağlanmış Ka’be sakinidir. Bu mübarek 

mekanda gamzenin kılış çekip gönülleri yaralaması, öldürmesi olmaz: 

 “İtme zülfünde olan dilleri gamzenle helâk 

 Sâkinân-ı harem-i Ka’beye şemşîr olmaz”          

(Kâmî, 82/7) 

64. Sinek, şekere, bala bulanmış kanatlarıyla uçsa da bal olmaz: Sinek, pisliğe 

meyl eden bir canlıdır. İnsan faydasına ürettiği bir şey yoktur. Sinek aynı 

zamanda tatlıya mâyildir. Bir yerde şerbet, pekmez, bal gibi gıdalara gelip 

konar (Eski zamanlarda koyu bir şerbet kasesi ortaya bırakılırdı. Sinekler, bu 

şerbetin üstüne üşüşür ama bir daha uçamazlar, orada sabit kalırlardı. Böylece 

rahatsızlık veren sineklerden kurtulmak mümkün olurdu). Evet, sinek tatlıyı 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

111 

sever. Kanatlarını bala bulayıp uçar ama bal yapmaz. Her canlının bu hayatta 

vazifesi başka başkadır. Bazı ağızlara bal sürülse de o ağızdan tatlı bir söz 

duyulmaz. Halk arasında buna dair sözler çoktur. Mesela: “ Eşeğe altın semer 

vursan da eşek, eşektir). (Küheylana eski bir çul örtsen de o yine küheylandır”: 

 “Ezel bahşâyişidür feyz-yâb-ı bûy-ı gül olmak 

 Şekerden bâl u per açmış megesden engübîn olmaz” 

(Kâmî, 85/3) 

65. Mum ile bülbül; gül ile pervane cem’ olmaz ( Bir araya gelmez): Şiirin 

mayası tenasüp ve teşbihtir. Tenasüp, neseb kelimesinden gelir ki aynı soydan 

unsurların bir araya gelmesiyle teşekkül eder. Uygunsuz nesne ve kavramlar 

bir araya geldiğinde tenasüp bozulur. Her âşığın sevdiği ayrı ayrıdır. Leylâ’ya 

Mecnûn; Şirin’e Ferhâd; Zühre’ye Tâhir münasiptir. Divan şiirinin klişeleşmiş 

seve sevilen tiplerinden şunlar dikkat çekicidir: Gül- bülbül, serv- kumru ve 

şem’- pervâne. Aşk, münasipliği gözetir. Güle bülbül, muma pervane yaraşır. 

Bunun dışında zaten münasip olmaz: 

 “Tenâsüb cilvegerdür ‘aşkda bî-gâne cem’ olmaz 

 Belî şem’ ile bülbül verd ile pervâne cem’ olmaz”      

(Sâmî, 45/1) 

66. Davulsuz, sancaksız asker olmaz: Her mesleğin kendine mahsus 

mühimmatları vardır. Terzi makassız , kuyumcu terazisiz olmaz. Askeri 

coşturmak veya bir hareketin başlayacağını haber vermekte kullanılan büyük 

davullar (kös) vardır. Her askerin mutlaka sancağı, bayrağı olur. Bunlar 

olmazsa olmaz. Âşığında ah dumanı sancağı, inleyişleri (nâle) de davuludur. 

Bunlar olmadan âşıklık olmaz: 

 “Ko ‘uşşâk içre olsun âh u nâle 

 Begüm tabl ‘alemsüz leşker olmaz”                  

(Revânî, 149/3) 

67. Kişi noksanını bilmek kadar irfan olmaz: İnsan tabiatı gereği çok şey 

bildiğini düşünür. Bu düşünce, cahillikten başka bir şey değildir. İnsanın 

hatalarını, kusurlarını, eksiklerini bilmesi en güzel bilgidir. Bilmek anlamında 

iki fiil vardır: Birisi gayretle elde edilen bilgi (‘aleme/ ‘ilm), diğeri de Allah 

vergisi olan (‘arefe) bilgidir. Her insan gayretle ‘âlim olabilir ama ‘ârif olamaz. 

Gerçek bilgi, ârifin sahip olduğudur. İnsanın her şeyden önce kendini bilmesi 

gerekir. Yûnus bu hususta ne güzel söylemiş: 

 “İlim ilim bilmektir 

 İlim kendin bilmektir 

 Sen kendini bilmezsin 



Mehmet AKKAYA 

112 

 Ya nice okumaktır” 

Âriflikle ilgili daha başka sözler de vardır:”Ârife tarif gerekmez” ve şiirlerde 

sıkça zikredilen bir hadis ise “ Men ‘arafe nefsehu fekad ‘arefe Rabbehu” ( 

Nefsini bilen Rabbini bilir) manasındadır. 

İnsan, önce kendini bilmeli, noksanını bilmeli. Bu bilgi kişiyi gururdan, 

kibirden de kurtarır. Kişi noksanını bilmek gibi irfan olmaz: 

 “İktizâ eyledi bu mısra’ı Mâhir tazmin 

 Kişi noksânını bilmek kadar ‘irfân olmaz”      

(Mâhir, 87/7) 

68. Emel bağının meyvesi gah olur gah olmaz: Emel, istektir. Her insanın 

hayattan beklentileri vardır. Âşık için en büyük emel, sevgilinin vuslatıdır 

fakat bu pek de mümkün olmaz. Bunun dışında değişik istek ve arzularımız 

olur. Bunların kimisi olur, kimisi olmaz. Meyveyi gerçek anlamda düşünsek 

de bir meyve ağacı her yıl aynı verimi göstermez. Hatta zeytin için denir ki: 

Bir sene var yılı; bir sene yok yılı. Meyve bir yıl dalları kırılacak kadar 

meyveye dururken diğer yılda birkaç meyveye şükrederiz. İnsan bütün 

emellerie eksiksiz nail olsa ulaştıklarının da kıymeti olmaz: 

 “Hükm-i her-sâl hîç olur mı bir uslûb üzre 

 Mîve-i bâg-ı emel gâh olur gâh olmaz”         

(Hâletî, 318/3) 

69. Altın kırılsa da değeri nâkıs (düşük, değersiz) olmaz: Namık Kemâl, 

Hürriyet Kasidesi’nde “Yere düşmekle cevher sakıt olmaz kadr u kıymetten” 

diyor. Altın, cevher, yere düşse de kırılsa da değerinden bir şey kaybetmez. Bu 

durum insan için de geçerlidir. Cevher olan insan, hayatın gadrine uğrayıp 

badireler atlatsa da değerinden, itibarından bir şey kaybetmez. Bazı insanlar, 

yüz kızartıcı sebeplerle hapislere düşer, çıktığında halk arasında hiçbir itibarı 

kalmaz. Bazı kişiler, mukaddes bir davada hapsedilir; çıktığında halk içinde 

itibarı daha da artar. Altın toprağa gömülse de suya atılsa da kırılıp bükülse de 

altındır. Hiçbir zaman değerinden kaybetmez. Ehl-i kâmil olanın her durumda 

itibarının eksilmeyeceği gibi: 

 “Kemâl erbâbı kesr- kadr ile bî-i’tibâr olmaz 

 Zer-i hâlis şikeste olsa da nâkıs-‘ayâr olmaz”  

(Vehbî, 109/1) 

70. Bir sofrada katık olmasa sinekler cem’ (toplanmak) olmaz: Sofrada sineğin 

zevkine uygun yiyecekler olunca hepsi toplanır. Arı dahi bala gelir (kendisi 

yaptığı halde), sirkeye gelmez. Bir ağaçta meyve bolsa çocuklar, ağacın 

dibinden eksik olmaz. Hele ki insan, nerede çıkarına uygun bir ortam bulursa 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

113 

hemen oraya dahil olur. Bunu siyasette de görmek mümkündür. İktidar 

partilerinin teşkilatlarını ziyaret eden çok olur ama muhalefete düşünce pek de 

uğrayan olmaz. Bu durumda insanın sinekten pek de farkı olmuyor. Bir yerde 

çıkar varsa oraya üşüşür ama hesabı yoksa yanından bile geçmez. Evet, sofra 

dolu olunca bütün sinekler sofraya cem olur. Boş sofraya sinek gelmez: 

 “Bî-nakş-ı kademdür der-i tenhâ-hor-ı hısset 

 Bir hvânda hûriş olmasa cem’-i meges olmaz”    

(Sâkıb, 233/3) 

71. Korku içindeki kafilede çan olmaz: Eski zamanlarda kafileler kervanlarla 

seyehat ederlerdi. Bu yolculuk, aynı zamanda bir yere mal, değerli eşya nakli 

demekti. Kervanlar, zaman zaman harami, eşkıya saldırısına maruz kalırlardı. 

Bu tehdit ve tehlikeden uzak kalmak için kimi zaman yolculuklar gece 

karanlığında yapılırdı. Çan (ceres) yer tayininde önemlidir. Bilhassa koyun ve 

büyükbaş hayvanların merada yerlerinin tayini bakımından hayvanlara çan 

takılır. Çoban, sürüden ayrılmış veya kaybolmuş koyununu çanından tanır ve 

onu kolaylıkla bulurdu. Çan, sürüde veya kafilede yeri belli ettiğinden 

korkuyla yol alan kafilenin de çan kullanması mümkün olmaz. Menzile vasıl 

sağ salim vasıl olmak isteyen yolcunun da yolda sessiz olması bundandır: 

 “Menzil-res-i maksûd olur elbette hamûşân 

 Pür-havf olan kâfile içre ceres olmaz”          

(Sâkıb, 233/4) 

72. Kara bulutlar olmayınca yağmur olmaz: Bulutlar, yağmuru toplar ve 

zamanı gelince yağmur olarak semadan dökülür. Eskiden halk meteorolojisi 

ile insanlar günlük hayatlarını düzenlermiş. Rüzgarın ve bulutların durumuna 

göre yağmur veya kar yağacağını tahmin ederlermiş. Gökyüzünde kara 

bulutların toplanması, yağmur yağacağına delalet eder. Şiirde âşığın gözyaşı 

dökmesi ile yağmur münasebet halindedir. Gökyüzündeki yağmur alameti kara 

bulutlara mukabil ise sevgilinin yüzündeki siyaha yüz tutmuş ayva tüyleri 

düşünülür: 

 “Kim ki görmez hat-ı ruhsârını giryân olmaz 

 Eser-i ebr-i siyâh olmasa bârân olmaz”        

(Sâkıb, 244/1) 

73. Çiğ tanesi ile gülün hanesi viran olmaz:  Nazik gönül şişesine kâmil insanın 

taşı pamuk gibidir ama rakibin gülü dahi ona taş gelir. Cahil insanların 

övgüsündense kamil insanların yergisi, tenkidi gönle hoş gelir. Pazarda cahil 

bir satıcı, Eflatun’a yüksek sesle övgüler düzer. Eflatun bunu işitince 

gayriihtiyari gözlerinden yaşlar dökülür. Bir dostu, ağlamasının sebebini 

sorunca verdiği cevap, dikkate şayandır: “Ben bu cahil adamın hoşuna gidecek 



Mehmet AKKAYA 

114 

ne yaptım, ne söyledim ki bu adam beni övüyor” der. Bu itibarla bilge 

insanların ağır sözleri gönle hoş gelir. Cahil insanların övgüsü ise canı acıtır, 

gönül aynasına değmiş bir taş misali onu kırar. Şebnem (çiğ tanesi), güle 

süstür, bezektir. Hiçbir surette ona yük olmaz: 

 “Penbedür şîşe-i nâzük-dile seng-i kâmil 

 Seyl-i şebnemle gülün hânesi vîrân olmaz”      

(Sâkıb, 244/4) 

74. Ateş olmayınca duman olmaz: Ateş ve duman arasında sebep- müsebbiyet 

ilişkisi vardır. Birinin varlığının sebebi diğeridir. Halk arasında darbımesel 

niteliğinde “ Ateş olmayan yerden duman tütmez” diye bir söz vardır. Bu sözün 

anlamı, konuşulan bir mevzu’un uzaktan yakından konuyla alakası olduğu 

kanaatidir. Bu meyanda ateşle konuyu, dumanla dedikoduyu ilişkilendirmek 

uygun düşer. Bir yerde ateş yoksa bunun alameti (gösterge) duman da olmaz. 

Sonrasında bakiyesi kül de bulunmaz. Aşksız gönülde ateşin de dumanın da 

bulunmayacağı gibi: 

 “Dil-i bî-‘aşkda âh-ı şerer-âlûd olmaz 

 Anda kim olmaya âteşen eser dûd olmaz”      

(Sâkıb, 248/1) 

Ateş, bilhassa kış aylarında insanları başına toplar. Eski ev hayatları dikkate 

alınırsa evin bir odasında soba yanar ve ev ahalisi onun başına toplanır. Ayrıca 

orman ve mera gibi yerlerde -çoban hayatında- büyükçe bir ateş yakılır. Bu 

mekanda bulunanlar ısınmak için teşbih böceği gibi ateşin etrafında halka 

olurlar. Ateş olmayan yerde misafir olmaz: 

 “’Aşkdur dûd-ı dil-i sûhteye bâ’is olan 

 Olmaz âteşden eser anda ki mihmân olmaz”       

(Sâkıb, 253/2) 

Yani, içinde ateşler yanmayan buz gibi gönül hanesine sevgilinin hayali bile 

misafir olmaz. 

75. Aynanın yüzünde kırışıklık olmaz: Ayna, yüz ile münasebetdardır. Baştan 

sona düzdür, saftır, temizdir. Divan şiirinde sevgilinin yüzü, saflığı, parlaklığı 

ile aynaya teşbih edilir. İnsan, bazı duygularının ifadesinde jest, mimiklerini 

kullanır ki öfke anında alnı kırışır, kaşları çatılır. Şiirde sevgilinin âşığın 

talebini reddederken alnının kırışması, kaşlarının çatılması söz konusudur. 

Âşık diyor ki senin yüzün aynadır, aynada kırışık olmaz. (Bu durum sadece 

âşık-sevgili münasebetinde değil bütün insanlar arasında geçerlidir). Sen de 

beni reddetme ki ayna yüzün kırışmasın diyerek onun reddine mani olmak 

istiyor. Ayna düzdür, kırışık olmaz. Sevgilinin yüzünde de kırışık olmamalıdır. 

Kabul sözü içi güzel bir sebep olmakta: 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

115 

 “Kişiye redd-i dil gösterme hâl-i ehl-i saffetdür 

 Ki zirâ safha-i âyînede çîn-i cebîn olmaz”       

(Haşmet, 94/3) 

76. Bahar gelmeyince taze fidan, meyveli olmaz: Her şeyin bir vakti saati 

vardır. Allah, kainatta öyle bir düzen kurmuştur ki bu düzene insan aklı ermez. 

Her fidanın bir meyve verme zamanı vardır. Bahar mevsimi genellikle 

meyvelerin çiçeklerin meyveye döndüğü zamandır. Sevgili de henüz çok 

tazeyken (nev-res: yeni fidan) kendini öptürmez ama ayva tüyleri belli olmaya 

başladığında (zamanı geldiğinde) âşığa ruhsat verir. Ayva tüylerinin hat-âver 

olması, yavaş yavaş renginin sarıdan siyaha döndüğü zamandır. İlk gençlik 

çağı geçmeye yüz tutmuştur. Bu durumda meyveye hazır olan fidan gibi o da 

âşığına bûse meyvesini ikrama hazır olur: 

 “Hat-âver olmayınca tâze vrimez bûseye ruhsat 

 Bahârın açmayınca nehl-ı nev-res mîve-dâr olmaz”  

(Haşmet, 111/2) 

77. Tevekkül ehli olanlar rızk için birine kul olmaz: Allah, her insanın rızkını 

taksim etmiştir. Rızkı veren Allah’tır. Ancak onun takdirinde kullar vesiledir. 

Dünyaya gelen her kişi, kuldur ve kulluk edilecek sadece Allah’tır. Dünyevî 

menfaatler gereği birinin birine kulluk etmesi münasip olmaz. Olana şükreden 

olmayana tevekkül eden bir kişi hiçbir zaman bir kula kulluk etmez. Bir kişinin 

dünyada rızkı kesildiyse zaten bu dünyada vazifesini tamamlamış demektir. 

Kul, kula kul olmaz: 

 “Bilenler bast-ı hân-ı feyzi geçmişdür tekâ-pûdan 

 Tevekkülkâr olanlar rızk içün bir şahsa kul olmaz” 

(Zihnî, 149/5) 

78. Kirpik okuna sineyi nişan etmemek olmaz: Divan şiirinde kirpik söz 

konusu olduğunda ilk akla gelen oktur. Bu teşbihi destekleyen unsur ise 

kaşların yay olmasıdır. Bu durumda göz, teşhis edilmektedir. Sevgilinin elinde 

âşığı yaralamak, öldürmek için her daim silahları vardır. Kaşlar şekil itibariyle 

bazen de hançer olarak tasavvur edilir. Yüze düşen zülüf, yanaktaki benle 

birlikte değerlendirilir ve gönül kuşunu avlamak için bir tuzak olur. Sevgili, 

eline kaş yayını, kirpik okunu aldıktan sonra ona nişan olmamak olmaz. 

Âşıklar, sevgili meydana çıktığı zaman heyecan ve mutlulukla bu oka hedef 

olmak için can atarlar. Sine (göğüs), yapısı itibariyle hedef olmaya müsaittir. 

Bu nişan yerinin tercihinde asıl sebep gönlün burada bulunmasıdır. Zira 

duygunun kaynağı orasıdır. Bu itibarla sine, hedef olmasa olmaz: 



Mehmet AKKAYA 

116 

 “Fettân gözünün kasdı dil ü cân imiş ey dost 

 Tîr-i müjene sîne nişân itmemek olmaz”  

(Mihrî, 58/3) 

79. Dünyanın inkarı gibi hazır cevap olmaz: İnsan, dünyaya misafir olarak 

gelir. Gaflet uykusunda olan kendini misafir olarak düşünmez. Bu dünyaya 

sahip olacağını ve sahip olduğu her şeyin baki olduğunu düşünür. Ne çare ki 

hayat bir yolculuktur ve bir gün yol biter; yolcu ebedî karargahına gider. 

Geceler uykuyla geçer; gündüz gafletle. Gün gelir, Allah bu uykudan uyandırır 

ve öldü dediklerimizi diriltir. Dünyayı inkar, insan için en güzel cevaptır: 

 “Giceyle hâb u gündüz gaflet oldı bâ’is-i hayret 

 Bize dünyânun inkârı gibi hâzır-cevâb olmaz” 

(Gelibolulu Âli, 539/6) 

80. Her zaman dağ üstü bağ olmaz: Bir kişinin çok arzuladığı bir şeye 

kavuşması hâlinde söylenen sözlerdendir. Âşık nezdinde vuslata ermek hâlini 

ifade eder. Bu sözün başka bir varyantı da halk arasında şöyle geçer: “ İki gönül 

bir olunca samanlık seyran olur”. Birine gönül düşüren birisi için dünyada en 

büyük murat ona kavuşmaktır. İki gönül bir olunca... hayali ne kadar güzel ama 

ne yazık ki ilk zamanlarda samanlık seyran olsa da sonraları seyranlık kalmaz. 

İnsan bir isteğine kavuştuktan sonra bir sükun hâsıl olur. Arzunun yakıcı ateşi 

hararetini kaybeder ve sonunda küllenir. İnsanın isteği bitmez. Vuslata 

arzulanan sevgili, bununla yetinmez. Yeni yeni istekler ortaya çıkar. İki gönül 

bir olunca ister “dağ üstü bağ olsun” isterse “samanlık seyran”. Bu sözlere 

muhalif bir söz de şudur: “İki çıplak bir hamama yakışır”. Belki bu, 

günümüzde daha bir gerçeği yansıtmakta. İnsan her zaman arzularına vasıl 

olmuyor. Bir olursa bir olmuyor. Neticede her zaman “dağ üstü bağ” olmuyor: 

 “Eger ‘aks-i ‘izâr-ı yâr-ı müjgândan cüdâ olsa  

 Sakın incinme ey dil her zamân tag üsti bâg olmaz” 

(Bosnalı Âsım, 172/2) 

81. Ayın on dördü geçince mehtap olmaz: Hilâl, ayın en ince belli belirsiz 

hâlidir. Gün geçtikçe daha görünür hâle gelir. Ayın tamama doğru seyri, gönle 

düşen aşk kıvılcımının etrafı sarması gibidir. Kıvılcımın etrafı tutuşturup bir 

yangına döndürmesini değerli hocam Prof. İskender PALA şöyle ifade ediyor: 

“Buradaki kıvılcımın yangına dönüşünü ben, gökyüzünde hilâlin doğuşu ve 

dolunay oluşuna benzetirim hep. Hilâl bir kıvılcım gibidir, birinci akşam 

incecik, görülmeyecek gibi, ikinci ve üçüncü akşamlar, içimizde 

büyüttüğümüz aşka paralel olarak o da büyür. On dördüncü günde artık 

kocaman tepsi gibi bir parlaklık yansır ve zaten kişioğlu da on dört günde 

iyiden iyiye âşıktır artık” (E- Edebiyat Dergisi, Aşk Olmadan Mutluluk 

Yoktur, S.93, s.38, Ankara, 2003). 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

117 

Sevgili, meydana çıkıp da şöyle bir geçince ne güneşte ne de ayda fer kalmaz. 

Ayın on dördü geçtikten sonra mehtâbın olmadığı gibi: 

 “Geçicek yâr nâz ile güneşde nûr u fer kalmaz 

 ‘Ayândur ayın on dördü geçicek mâhtâb olmaz”      

(Şevkî, 73/2) 

82. Utanca kefen gibi bir örtü olmaz: Utanan insanın yüzü kızarır. Mecazî 

olarak mahcubiyeti örtmek için yüze örtü gerekir. Halk arasında şer insanlar 

örtülemeyecek ayıp ve kötü işlere musallat olunca şöyle derler: “Ayıbını 

toprak örtsün”. Bu kişinin ayıplarının dünyada gizlenemeyeceğine ancak 

ölmekle insanların ayıplamasından, kınamasından kurtulmanın mümkün 

olduğunun ifadesidir. Evet, doğrudur, bazı ayıpları ancak toprak örter. Âşık 

için sevgiliye dair ne varsa her şey değerlidir. Sevmese dahi onun köyünün 

köpekleri bile itibar görür. Âşık, sevgilinin köyünün köpeklerini horlamış, 

hakir görmüştür. Bu, onun için büyük bir ayıptır. Bu yüz ayıbını da ancak kefen 

örter: 

 “Seg-i kûyına derd-i ser virürken şermsâr oldum 

 Yüzüme def’-i şerm içün kefen gibi nikâb olmaz”   

(Celîlî, 144/6) 

83. Şu âlemde dilenciye, fakire hiç güzel lakap olmaz: “Doğduğun ev 

kaderindir” isimli bir dizi vardır ekranlarda. İnsan yaşadıkları, büyük ölçüde 

doğduğu coğrafyaya, aileye göre şekilleniyor. Bir kişi dünyaya çok fakir 

geldiyse itibarı da ne yazık ki buna göre oluyor. Halk arasında güzel ve zengin 

insanlara taltif edici lakaplar verilirken fakir ve çirkin insanlara da ona göre 

lakaplar uygun bulunuyor. Mesela bir dilenciye sultan denmez. Eğer fakir 

olarak dünyaya gelinmişse veya yaptığı iş dilencilikse o kişinin halk arasında 

ne itibarı vardır ne de güzel bir lakabı: 

 “Kûyun iti adını kaçan bula Celîlî 

 ‘Âlemde gedaya çü şâhâne lakâb olmaz”           

(Celîlî, 148/5) 

84. Bayram, kurbansız olmaz: Divan şiirinde sevgiliye kavuşmak (vuslat), âşık 

için ‘ıyd-ı ekberdir. Söz konusu kurban bayramı olunca kurban kesmemek 

olmaz. Sevgili, vuslat müjdesi için âşıktan can talep eder. Bunun sebebi ise 

bayramın kurbansız olmayacağıdır. Vuslat bayramı için âşık canını vermeye 

(canını kurban etmeye) dünden razıdır. Sevgilinin can talebinden ziyade öne 

çıkan âşığın şevkle canını sevgiliye vermesidir. Âşığın sevgili için her daim 

canını, başını vermek için can atması dikkat çekicidir. Hiçbir şey karşılıksız 

olmaz. Vuslat bahşı için can metaının zaten hükmü olmaz: 



Mehmet AKKAYA 

118 

 “Didüm vasluna niçün cân dilersün 

 Didi kim ‘ıyddur kurbânsuz olmaz”                  

(Celîlî, 152/4)  

85. Çok yüz verdiğin başına çıkarsa acâib olmaz: İnsan, yapısı gereği 

şımarmaya/şımartılmaya müsaittir. Bazı insanlar çok yüz bulunca dengeyi 

koruyamaz ve laubali davranırlar. Fitne erbabı zülüf de sevgili tarafından 

gereğinden fazla şımartılmıştır. Elbette bu kadar yüz bulunca onun tepesine 

çıkar. Halk arasında “tepesine çıkmak” diye meşhur bir deyim vardır. Zülf, 

zaten baştadır. Bu durumda hem gerçek hem de mecazi anlam geçerli olduğu 

için kinaye sanatından söz edilebilir. Çok yüzlenen  birinin insanın tepesine 

çıkması acaib olmaz: 

 “Fenn-i fiten içinde saçun oldı ser-âmed 

 Yüz virdün ana başuna binse ‘aceb olmaz”    

(Mu’îdî, 160/4) 

86. Tuzak, yemsiz olmaz: Hangi tuzak olursa olsun av, boş tuzağa gelmez. 

Şikarı çekmek için mutlaka tuzağa yem(dâne) koymak gerekir. Balık 

avlayacak kişi, oltanın ucuna yem takmayınca balık gelmez. Kuş avlayacak 

avcı, tuzağa yem koymasa kuş gelmez. Bu sadece gerçek anlamda avlanmakla 

ilgili değildir. Bir insanı avlamak için de cezbedici yem kullanmak gerekir. 

Bunun gerçek hayatta örnekleri mevcuttur. Çabalamadan rahat yaşamak 

isteyen insanları avlamak için önce yem verirler ve sonra onları bir bela 

tuzağına çekerler. Hiçbir av, boş tuzağa meyletmez, mutlaka tuzağa avı 

cezbedecek yem koymak gerekir. Divan şiirinde, sevgilinin yanağa düşmüş 

zülf halkası bir tuzak (dâm)’tır. Bu tuzağın içinde ise ben, yemdir. Sevgili, bu 

tuzak sayesinde nice gönül kuşunu avlar: 

 “N’ola ârâmgâh-ı hâli olsa sâye-i zülfi 

 O bir dâm-ı girih-gîr-i belâdur dânesiz olmaz”    

(‘İzzet, 62/5) 

Yemsiz tuzağa avın gelmemesi doğaldır. Hatta sadece bir tane değil şikarın 

yollarına yem dökmek gerekir. Avı sayd etmek, yemsiz olmaz: 

 “Müferrih çîne-i nakd ile minnet çîne-dânından 

 O kebk-i nâza yem dökmezse sayyâdı şikâr olmaz”         

(Sâbit, 133/8)  

87. Yol sarhoşu olan rahat olmaz; rahat olan yol sarhoşu olmaz: Yolculuk, 

rahatın bozulmasıdır. Hele ki  eski zamanların yolculuklarında rahatın kaçması 

yanında pek çok tehlike de vardır. İnsan, en çok evinde rahat eder. Yolculuk 

hayat gibi bir maceradır. Ne zaman ne yaşanacağı belli olmaz. Aşk da bir 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

119 

yoldur. Bu yolda ne rahat ne huzur vardır. Yine de bu yolun yolcusu (âşık), 

rahatından feragat eder. Yol/yolculukta rahat olmaz; rahatlıkta da yol olmaz: 

 “Mest-i râh olan müsterâh olmaz 

 Müsterâh olan mest-i râh olmaz”    

(Rûşenî, 26/1) 

88. Seven ile sevilen arasında utanma olmaz: Sevgili, âşığın nâ-mahremidir. 

Birbirini sevenler arasında kaç/göç ve utanma duygusu olmaz. Âşık, kendisi 

için helâli gördüğü sevgilisinin yanında rahattır. Seven ve sevilen arasındaki 

davranış ve sohbetlerde kısıtlayıcı unsurlar ortadan kalkmıştır. İnsan, belki bir 

başkasının yanında imtina ettiği söz ve davranışları sevdiğinin yanında meşru 

görür. İkisinin arasında perde, örtü, engel her ne varsa bertaraf olmuştur. Bu 

itibarla âşık ile ma’şuk arasında hicap olmaz: 

 “Visâl istersen ey Yahyâ vücudun perdesin çâk it 

 Hemîşe ‘âşık ile ma’şûk arasında hicâb olmaz”        

 (Taşlıcalı Yahyâ, 144/5) 

89. Deliye öğüt kâr etmez. Ona kitap defter münasip olmaz: Deli, aklını 

yitirmiş olandır. Halk arasında “ delidir, ne yapsa yeridir”, “kıl düğüm tutmaz; 

deli öğüt tutmaz” diye meşhur sözler vardır. Doğrudur ki deliye hiçbir söz 

fayda sağlamaz. Verilen nasihatler hep boşunadır. Deliyi kendi hâline 

bırakmak evlâdır: 

 “Füsürde dillere bildür yecûz velâ-yecûz bahsin  

 Cünûn-ı ‘aşka nush u pend ile defter kitâb olmaz”    

(Sıdkî, 99/4) 

90. İnsana kendi şehrindeki gibi gariplik olmaz: Garip- gurbet kavramlarını 

mecâzlı düşünmek gerekir. Bu iki kavram, birbiriyle iç içedir. Gurbet, 

garipliğin yaşandığı yerdir; garip ise insanın kendini gurbette hissetmesidir. 

İnsan, terk-i diyâr edince gurbete düşer. Gurbet, yalnızlıktır, kimsesizliktir. 

Lâkin garipliğin en zoru, kendi yurdunda yaşanmasıdır. Şiirde âşık için şehir, 

memleket sevgilinin bulunduğu yerdir. Sevgiliden bir âşinalık göremeyen, terk 

edilmiş gibi bir köşede mahzun kalan âşık, gariplik duygusunu yoğun yaşar. 

Hani üstad Necip Fazıl’ın  Sakarya Türküsü’nde dediği gibi: 

 “Vicdan azabına eş, kayna kayna Sakarya 

 Öz yurdunda garipsin, öz vatanında parya” 

91. Ölüye yemek olmaz: Bu dünyada vazifesini tamamlayıp ahirete irtihal eden 

kişi, artık bu dünyanın nimetlerini bırakmıştır. Ona dünyevî nimetler sunmak 

boşunadır. Yemek, ancak diriler içindir. Divan şiirinde en güzel gıda olarak 

aşk düşünülür. Aşk, ruhun gıdasıdır. Mürde olmuş cisme bu gıdanın faydası 



Mehmet AKKAYA 

120 

olmaz. Meseleye başka bir cepheden bakarsak insanın yaşaması için -

yaşadığının farkına varması için- aşk gıdasıyla beslenmesi gerekir. Nefes 

almak, yaşamak değildir. Aşksız bir gönül zaten ölüdür. Ölü bedenlere de 

yemek olmaz: 

 “’Işk olur imiş tâlibine rûh gıdâsı 

 Diri yimegidür ol ölüye yimek olmaz”  

(Gülşenî, 44/5, Gönül Ayan) 

92. Yaratılışın hikmetini bilen hayvan gibi eşek olmaz: İnsan vücudunun 

tahmir olunmasında bir hikmet vardır. Allah, zâtı sebebiyle bilinmek istemiş 

ve ruhundan insana can bahşetmiştir. Allah, her şeyi bilen, yaratan, yoktan var 

edendir. Dünyada her mevcudiyetin bir hikmeti vardır. Allahü Te’âlâ, hiçbir 

şeyi boşuna yaratmamıştır. İnsan olmanın da bazı sorumlulukları vardır. Eğer 

insan var oluşunun hikmetini bilmezse bir hayvandan farkı olmaz: 

 “İnsân oluban bil nedür âdemde hakikat 

 Hayvân-sıfat anı bilen âdem eşek olmaz”  

(Gülşenî, 44/1) 

93. Her iplik boyamakla ipek olmaz: İnsan, talihi ile dünya makamlarına, 

nimetlerine kavuşabilir, yüksek mevkiler elde edebilir. İnsanın boyası, onun 

tebdilidir. Hakikat içtedir, dış müdahaleler özü değiştirmez. İpek de bir ipliktir 

ama her ipliği boyasan ipek olmaz: 

 “Tagyîr-i hakikat dime tebdîl görüben 

 Her rengile ipliği boyasan ipek olmaz”      

(Gülşenî, 44/16) 

94. İnsan bedeni, çöplük için petek olmaz: Bazı insanlar doymak bilmezler. 

Her ne varsa mideye atmak için fırsat kollarlar. Hele ki çok fazla hububat 

yemek beden için zarardır, yüktür. Beden bir arının bal doldurduğu petek 

misalidir. O peteğe aşk doldurmak gerekir. Sadece midesi için yaşayan insanın 

hayvandan farkı olmaz. Hz. Peygamber (s.a.v), “her şeyin ortası hayırlıdır” 

demişlerdir. Her ne olursa olsun aşırılıktan imtina etmek gerekir. Bedeni hamal 

yapmak münasip değildir. Zirâ beden, bu dünyaya yük taşımaya gelmiş eşek 

değildir. Bedene ve ruha iyi gelecek, gıdalarla bedeni doyurmak lâzım. İlimle 

zihni; aşk ve güzel hislerle kalbi ve yaşamak için de mideyi doyurmak lâzım 

gelir: 

 “Toldurma hubûbâtıla karunı dün ü gün 

 Âdem bedeni mezbele içün petek olmaz”  

(Gülşenî, 44/20) 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

121 

95. Hakk’ın sevmediğini halkın sevmesi olmaz: Bir insan Hakk’a yaraşır 

yaşıyorsa elbette halkın da itibarını kazanır. O kişi, halka faydalı insandır. 

Allah’ın takdirini gören halkın da ziyadesiyle takdirini kesb eder. O kişinin ki 

halka bir fenalığı olmaz. Dünya hayatı fanidir, o fanilik içinde fenalık olmaz. 

Her ne kadar Melâmîlikte “Halkın tahkiri, Hakk’ın tahkiridir” düsturu geçerli 

olsa da halk, Hakk’a yaraşır insanı sever: 

 “Nice sevsün halk münkir olanı 

 Hakk’un sevmedügin çün sevmek olmaz” 

(Gülşenî, 45/12) 

96. Ayrılık vaktinde âşığın aydınlığı karanlık olur ama karanlığı aydınlık 

olmaz: Ayrılık (fürkat, hicrân), her daim gecedir. Ancak vuslatın haberi, 

sabaha işarettir. Gam, keder, karanlığı çağrıştırır. Âşık, ayrılığa düştüğünde 

gündüzü gece olur, vuslat gününe kadar gecesine sabah olmaz. Bazen kara 

geceler, ayrılıktan daha uzundur. Hastanın sabahı beklediği gibi beklenir 

sabahlar ama sabah olmak bilmez. Bir Azeri ürküsünde geceyle ayrılık ilişkisi 

ne güzel ifade bulmuş: 

 “Uzundur hicrinden gara geceler 

 Bilmirem, men geldim hara geceler 

 Vurupdur galbime yara geceler 

 Ayrılık, ayrılık, aman ayrılık 

 Her bir dertten yaman ayrılık”       

Ayrılık, böylesine zor, böylesine can yakıcı, böylesine kapkaradır: 

 “Ne vâdi-i  gam olur kim zamân-ı hicrânun 

 Ziyâsı zulmet olur zulmeti ziyâ olmaz”    

(Vahyî, 107/6)  

97. Dil yarası tamir olmaz: Hançer yarası zamanla kabuk bağlar, iyileşir. 

Yaradan iz kalsa da insanın canını acıtmaz. Kurşun yarası, derin olur, deler 

geçer, geçer. Ne yazık ki dilden çıkan bir söz öyle yaralar ki ölünceye kadar 

iyileşmez. Dil yarası, ne hançer ne kurşun yarasına benzemez. Hiçbir tabip onu 

iyileştiremez. Rahmetli Azer Bülbül’ün “Canım Yanıyor” isimli şarkısının 

giriş sözleri durumu ne güzel ifade ediyor: 

 “Kurşundan beterdi o son sözleri 

 Nasıl gitti hâlâ aklım almıyor 

 Anlatmak imkansız çektiklerimi 

 Vurulmuş gibi canım yanıyor” 



Mehmet AKKAYA 

122 

Evet, sözlerin can yakıcılığı ateşten de beterdir, kurşundan da…Hiçbir ilaç dil 

yarasına çare olmaz: 

 “Yetişür tâ o kadar ‘âşıka âzâr olmaz 

 Sînede tîg-ı zebân tîşesi tîmâr olmaz”   

(Hâtif, 144/1) 

İnsanın gönlü bir binadır. Orada sevdiklerini ağırlar, misafir eder. Bu bina, ne 

kadar sağlam olsa da bir o kadar da dayanıksızdır. Gönül hanesi, nice dertlere 

dayanır ama bir söz dayanmaz, yıkılır gider. Değişmeyen bir hakikattir ki dil 

yarası tamir olmaz: 

 “Yıkılmaz tûb u ‘asker olur bir söz ile vîrân 

 Binâ-yı kalb-i âdem gibi nâzik hem metîn olmaz”    

(Refî’ Âmidiî/ 105/7) 

98. İnsanın cismi toprak olur gider ama ismi zeval olmaz: Her insanın dünyada 

göreceği gün, alacağı nefes sayısı bellidir. İnsan, fanidir. Beden toprağa karışır, 

yok olur gider ama ismi baki kalır. Bir kişinin isminin öldükten yıllar hatta 

asırlar sonrası bile yaşaması yaptıklarıyla alakalıdır. İnsan, dünyada 

yaşadıklarıyla yaptıklarıyla isim alır, nam kazanır. Her isim baki olmaz. Âşık, 

aşkını öyle yaşar ki adı, namı dilden dile dolaşır, efsane olur. Cismi gider, ismi 

kalır: 

 “Nakl-i mekân eyler ‘âşık cihânda ölmez 

 Cismi gider velâkin isme zevâl olmaz”    

(Nevberî, 556/5) 

99. Sevgiliye bir kere sarılan yaşlanmaz, pîr olmaz: Sevgili, her zaman ter ü 

tazedir. Genç olan yanındakilere de gençlik getirir. Genç sevgiliye sarılmak, 

onunla hem-hâl olmak belki kısa müddet iyi olur ama bir zaman sonra insana 

gelir. “Davul dengi dengine” sözü boşuna değildir. Yaşlı bir kişiyle genç 

sevgilinin düşünce ve hayalleri birbirine benzemez. Hayattan beklentiler, 

arzular farklıdır. Gençlik, yerinde duramayan tay gibidir ama ihtiyarlık adım 

atmaya üşenen yaşlı öküz gibidir. İkisinin bir arada olması kolay olmaz. Ancak 

genç sevgili, heyecan verir ki bu da doğal bir durumdur. Yine de şairin sözünde 

doğruluk aramak lazımdır. Güzel, genç sevgiliye sarılan pîr olmaz: 

 “Nûş eden âb-ı hayât-ı tenüni sîr olmaz 

 Seni bir kere saran sinesine pîr olmaz”  

(Rüşdî, 69/1)  

100. Şarabın yanında bir de dilber olursa orada gam, keder olmaz: İnsan, 

gamdan, kederden kurtulmak için şaraba meyl eder. Hele şarabın yanında bir 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

123 

güzel dilber olursa orada gamdan, kederden eser olmaz. Bu elbette geçici bir 

sakinlik, huzur hâlidir. Şarabın tesiri geçince, dilber de yanından gidince kişi, 

yine dertleriyle baş başa kalır. Bezm (çki meclisi)’de içki, müzik ve sâki vardır. 

İçki içilen ortamda kadın olursa insan, daha fazla içer ve daha çabuk sarhoş 

olur. O anda her şeyi tozpembe görür. Bugün dahi bazı içkili mekanlarda 

tüketimi arttırmak için kadın faktörü dikkate alınmaktadır: 

 “Çok tecrübe etdim hele ben bezm-i cihânda 

 Bir dilber ü bir bâde olan bezm-i gam olmaz” 

(Rüşdî, 70/2) 

 



 

 

ŞİİR METİNLERİ  

  



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

125 

OLUR 

1. 

Halkun kimisi sOfî kimi mey-perest olur 

Ey hâce bu mu’âmele rûz-ı elest olur 

 

‘Işkum selefden artug olursa ‘aceb mi kim 

Bezm-i şarâba sonra gelen katî mest olur 

 

Dil-dâra yapışursa kıyâmetde dâd-hâh 

Dâmânı serv gibi ser-â-pây dest olur 

 

Şeh nâz ider huceste cemâline yasdanub 

Şeh-nâz iken figânum anunçün hucest olur 

 

Olsun Necâtî nazmunun âvâzesi bülend 

Ki anun katında bülbülün elhânı pest olur 

 

2. 

Ey cân işigüne gözi yaşlu revân olur 

Gökler yüzine akçe ile nerdübân olur 

 

Zülf ü ruhun hayâli ile bâga uğrasam 

Gülşen diken görinürü sünbül yılan olur 

 

Gencîne-i cemâle kilid urdı saçlarun 

Bu bir şikeste dil anı açmak kaçan olur 

 

Gel ya kaşuna zıh gibi çek rişte-i dili 

Gören disün ki oh nice dil-keş kemân olur 



Mehmet AKKAYA 

126 

 

Zülfün katında nergis-i humâruna di kim 

Ahşama karşu uyımasun nâ-tüvân olur 

 

Pîr-i mugân işigi ki devlet cenâbıdur 

Sıdk ile kim ki süre yüzin kâm-rân olur 

 

Küynükliüsin nigârâ ruh-ı zerd ilet gönül 

Küynüklü armağanı kamu za’ferân olur 

 

Bir şeftaluya cânı azırganma dôstum 

Sermâyeden hisâb idegör nen ziyân olur 

 

Derde sataşdı tanlaman âhın Necâtî’nün 

Hâşâke âteş uğradı lâbüd duhân olur 

 

3. 

Devr-i güldür Allâh Allâh bu ne nâzüg çag olur 

Gül yanağından semen penbe ile kan almag olur 

 

Gözlerümden ayagun toprağın armag istesem 

Gözlerümde ayagun toprağına ırmag olur 

 

Yüzün nub agladugumca visâl özler gönül 

Kim bahâr eyyâmınun yagmurı bal-ü-yag olur 

 

Ko temâşâ eylesünler ‘ârız-u- ruhsârunı 

Kande ise âb-u-âteş dôstum aylag olur 

 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

127 

Sînemün dâgın görüb rahm eylese sarılsa yâr 

Bunca derdüm car iken dag üsti bana bâg olur 

 

Ruhları âyinesin gösterse ol hûr-ı behişt 

Tûti-i câna ten-i hâkî-kafes uçmag olur 

 

Yâra cân virdün Necâtî hôş halâs itdün yine 

Vay ne kurtuldun seni kimse dimezdi sag olur 

 

4. 

Dem-be-dem ben aglarum ol gonca-fem handân olur 

Bülbül-i dil ol sebebden her seher nâlân olur 

 

Kâkül-i müşkîn örtse ‘ârızın olmaz ‘aceb 

Cennetün derbânı iy dil gâh olur su’bân olur 

 

Yüzüni bir kerre kim görse efendüm kul olur 

İşigün her kim ki yasdansa begüm sultân olur 

 

İyi saçı Leylâ cemâlün kim görürse bir nazar 

Taglara düşer hemân Mecnûn gibi ‘uryân olur 

 

Zâhidâ ta’n eyleyüb Şemsî’ye harlık eyleme 

‘Işkı olmayan kişi sencileyin hayvân olur 

 

5. 

Tekye-i ‘ışk içre şol kim baş açuk abdâl olur 

Her nefes esrâr-ı ‘ışkullâh-ıla hôş-hâl olur 

 



Mehmet AKKAYA 

128 

Düşmez ol iller gibi pîr-i mugân ayağına 

Meclisinde her kimün eşki şarâb-ı âl olur 

 

Ruhları zerd olsa ‘uşşâkun ne tan iyi sîm-ten 

Döne döne pûte-i ‘ışk içre anlar kâl olur 

 

Lâm zülfi ol elif kaddün olıcak âşikâr 

Hamdilillâh tâli’üm sa’d olmasına dâl olur 

 

Her seher iy meh-likâ uçmağa kuyundan yana 

Şemsî pervâz eyleyüb bir murg-ı zerrîn-bâl olur 

 

6. 

Gâh ‘aklum zülfi sevdâsıyla ser-gerdân olur 

Geh gubâr-ı hattı ile bu gönlüm hayrân olur 

 

Serv gibi salınur derd ile âh itsem eger 

Aglar isem açılur san goncadur handân olur 

 

Zülfi altında meğer görmiş nigârun  râ kaşın 

Ol sebebden ebr içine mâh-ı nev pinhân olur 

 

Kanlu yaşumdan nazar kılsun bu gönlüm dârına 

Bir taşı yâkût ü bir taşı anun mercân olur 

 

Bu Muhibbî her kaçan yazsa sıfat-ı hüsnini 

Ruhları vasfında her bir beyti bir dîvân olur 

 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

129 

7. 

Görsem yüzüni cân u dilüm pür-ziyâ olur 

Hakdan ne hâcet istesem ol dem revâ olur 

 

Kazıt hatunı zülf yiter çün belâ  bana 

Bir yaneden bu dahi gelür bir belâ olur 

 

Çokdur bizümle ortada cânâ ‘adâvetün 

Gönlün ne vakt gönlüm ile pür-safâ olur 

 

Şâhâ uzatma zülfüni kes halka fitnedür 

Dirler kaçan ki yaşaya mâr ejdihâ olur 

 

Ansa Muhibbî leblerün ile meyânunı 

Şi’ri hayâl-güster ü şîrîn-edâ olur 

 

8. 

Kim bağlar ise zülfine dil mübtelâ olur 

Başda belâsı üstine ol da belâ olur 

 

Komaz teferrüc itmeğe genç-i hüsnini 

Her târ-ı zülfi başına bir ejdihâ olur 

 

Âhır yüzine bakmağa bigâneler gibi 

Her kim güzeller ile ezel âşinâ olur 

 

Gam meclisinde eşk şarâb u ciğer kebâb 

Dil her nefes o bezme ney-i hôş nevâ olur 

 



Mehmet AKKAYA 

130 

Eyle seherde koma Muhibbî niyâzunı  

Hâcet dilense Tanrıdan ol dem revâ olur 

 

9. 

Gelse başa zülfi sevdâsı gönül şeydâ olur 

Tagıdur ‘aklını külli ‘âleme rüsvâ olur 

 

Tîr-i gamzenden sorsan havf ider ‘âşıklarun 

Ölmege cânlar virür ‘ışk ehli bî-pervâ olur 

 

Yiter akıtdun gözüm yaşını gel eyle hazer 

‘Âlemi gark ider âhır ser-te-ser deryâ olur 

 

Meclis-i gamda büküldi çenge döndi kâmetüm 

Subh olınca nâle eyler dil ney-i gûyâ olur 

 

Câm-ı la’lünden Muhibbî’yi katı mest eyledün  

Korkum oldur sırr-ı ‘ışkun ‘âleme ifşâ olur 

 

10. 

Her kaçan kesse ser-zülfini işüm âh olur 

Kim ‘acebler âhumı ‘ömrüm durur kütâh olur 

 

Kande varsam şâh-ı ‘ışkun devletinde dostlar 

Mihnet ü derd ü belâ vü gam bile hem-râh olur 

 

Konmaga gelse gönül sahrâsına sultân-ı ‘ışk 

Bu habâb-ı eşk ana yir yir kızıl har-gâh olur 

 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

131 

Evveli gerçi ki ‘ışkun görinür âsân velî 

Başa kimse iltemez vardukca müşkil olur 

 

Dilberâ  rûşen güni nice şeb-târ olmasun 

Gün yüzün görmez Muhibbî hafta giçer mâh olur 

 

11. 

Hâlün gamıyla gönlüme kaddün hayâl olur 

Lâ-büd çü dâne hâke düşe bir nihâl olur 

 

Agyâr uzatmasun bu hat-ı müşg-i nâba el 

Har u has ile rûy-ı çemen pâymâl olur 

 

Cem’ olsa penc mâh-ı nev ile bir âfitâb 

Bedr-i münîr zerreye irer hilâl olur 

 

Zâhid şarâbı dökme yabana harâm ise 

Kanına girme üç gün içinde helâl olur 

 

Ş’ol serde kim hevâ-yı hat u zülf-i yâr ola 

Az vakt içinde mûr ile mâra sifâl olur 

 

Kurb-ı visâl-i yâre irişdükce ehl-i hâl 

Varmaz tekellüm eylemeğe dili lâl olur 

 

Tab’un sehâb-ı himmet-i şehden mi aldı feyz 

‘Aşkî bu sözlerün ne dür-i bî-misâl olur 

 



Mehmet AKKAYA 

132 

12. 

Virmenüz âyine dest-i yâra kim bed-bîn olur 

Kendüyi alur elümden hûblar bî-dîn olur 

 

Eksük itme tîgunı cânâ bu yanmış sineden  

Âteşüm ol âb-ı râhat-bahş ile teskin olur 

 

Her kaçan bir mâh-ı nevle cem’ ola bir âfitâb 

Mâh-ı bedrün perde-dârı hûşe-i pervîn olur 

 

Dostum hân-ı gamun toyınca yimesün rakîb 

Karnı tok olsa kilâbun issine hâyîn olur 

 

On sekiz bin ‘âlemün veçhini seyrân itdürür 

‘Âşkiyâ gönlün ne hoş mir’ât-ı ‘âlem olur 

 

13. 

Gerçi Yûsuf bigi mümtâz güzel nâdir olur 

Eki ‘âlemde nazîrün dahı yok söz bir olur 

 

Mûcib-i mihr ü vefâ ola mı hattun gelicek 

Bir eki gün hele sabr eyleyelüm zâhir olur 

 

Her güzelle salınan kesb-i zarâfet edemez 

Her Gülistân oklıyan sanma ki hep  şâ’ir olur 

 

Mutribe uymag-ıla kâmil olur ‘ûd u rebâb 

Her kişi gûş eyleye üstâd sözin mâhir olur 

 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

133 

Yalınuz cân ile cânân ele girmez Âhî 

Devlet ol kişiye kim sîm ü zere kâdir olur 

 

14. 

Sâkî lebün çü hem-dem-i câm-ı şarâb olur 

‘Aks-i ruhunla sâgar-ı mey âftâb olur 

 

Bûy-ı bahâr şöyle pür etdi cihânı kim 

Yere inince katre-i şebnem gül-âb olur 

 

İrmez revâ-ı  tâkına hergiz kemend-i âh 

Ol pâdişâh-ı hüsn ne ‘âlî-cenâb olur 

 

Çün dûd-ı âhumun eseri yokdur ey humâ 

Tûtî-i çarh her gece niçün gurâb olur 

 

Gülzâr-ı kûyun içre bu sihri eder Âhî 

Bülbül sakınsun ugramasun kim kebâb olur 

 

15. 

Der imiş cümle murâd ölmeyicek hâsıl olur 

Dôstum bu nece sözdür buna kim kâ’il olur 

 

Bir nefes her kime kim hem-dem ola gönlin alur 

Hey kimün cânıdur ol şûh ne ehl-i dil olur 

 

Gönlümün kâfilesi kûy-ı vefâ ‘azmin eder 

Hak ‘aceb ergüre mi ki ne uzak menzil olur 

 



Mehmet AKKAYA 

134 

Yârı görmek necesin men’ ede elden ‘âşık 

Zerre  hurşiyd ziyasına kaçan hâ’il olur 

 

Yüri var kak sözi ko nece öretsin bülbül 

Şi’r-i Âhî’ye nazîre demecük müşkil olur 

 

16. 

Bu nice leb ki âb-ı hayât ana mât olur 

Bu nice kad ki tûbî ana iki kat olur 

 

Gün yanagun safâsı-la nev-rûz olur u ‘îd 

Gice saçun hevâsı-la Kadr u Berât olur 

 

Gözüm katında Mısr-ıla Bagdâdı itme yâd 

Derdünde göz yaşum nice Nîl ü Furât olur 

 

Zülfün hevâsın anun-ıçun iderem heves 

Kim câna ol hevâ-yı hoş asl-ı hayât olur 

 

Zülfün esîri cevre gerek ide ihtimâl 

Bu ‘ışk yolıdur ki tolu müşkilât olur 

 

Yâr ol-durur ki yârına itdügi va’deyi 

Komaya yarına ki cihân bî-sebât olur 

 

Hoş ider Ahmedî leb ü dendânunı sıfat 

Bu nice bahr-ı lü’lü vü kân-ı zekât olur 

 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

135 

17. 

La’lün katında kıymet-i gevher şikest olur 

Zülfün yanında revnak- ı ‘anber şikest olur 

 

Meclisde la’l-i yâre inende ezilmesün 

Va’llâhi yohsa kelle-i şekker şikest olur 

 

Başlar yitürse meclis-i ‘aşkunda gam degül 

Bezm-i şarâbda nice sâgar şikest olur 

 

Seng-i cefâ-yı dehr ile mir’ât-ı dil degül 

Câm-ı cihân-nümaâ-yı Sikender şikest olur 

 

Seng-i felâhan ursa eger det-i rüzgâr 

Kandîl-i âfitâb-ı münevver şikest olur 

 

Şimşâd-ı hoş-hırâmına ol servün öykünüp 

Reftâra gelse pây-ı sanavber şikest olur 

 

Bâkî şikenc-i zülfi gamınyazmag istesem 

Tâkat getürmez elde kalemler şikest olur 

 

18. 

Ne dem kim gamun câna hem-râz olur 

Yaşum âh u nâlemle dem-sâz olur 

 

Ser-i nîzene ergüren başını 

Cihân halkı içre ser-efrâz olur 

 



Mehmet AKKAYA 

136 

‘Ayân itdi bir bir nihân râzumı 

Dilâ eşk-i çeşmüm nice gammâz olur 

 

Nihâl-i cefâ şâhıdur kadd-i yâr 

Anun mîvesi şîve vü nâz olur 

 

Çog olmaz bu tarza gazel Bâkıyâ 

Güzel söz güherdür Güher az olur 

 

19. 

Hecr-i la’lünle dem-â-dem göz yaşı mey-gûn olur 

Dîde dilden dil hadeng-i gussadan pür-hûn olur 

 

Ol melâhat Mısrınun Yûsuf-cemâli şevkine 

Seyl-i eşküm Nîl-veş günden güne efzûn olur 

 

Âb-ı çeşmüm bahri der hâmûnı tugyân eylese 

Sarsar-ı âhum tokınsa taglar hâmûn olur 

 

Pûte-i hicrân içinde sîm-tenler ‘aşkına 

Gerçi yanur yakılur ‘âşık velî altun olur 

 

Ehl-i ‘aşkun nâlesin ney kâmetün çeng eyledün 

Pâdişehsün itdügin şimden girü kânûn olur 

 

Gâh gâhî gûşe-i çeşmünle kılmazsan nigâh 

Bâkî-i bî-çârenün ahvâli diğer-gûn olur 

 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

137 

20. 

Bend olan kâkülüne cân-ıla dil-dâde olur 

Sanma ey serv-kadüm başına âzâde olur 

 

Nice üftâde olup düşmeye hâk-i rehüne 

Her gören kâmet-i mevzûnunı üftâde olur 

 

Dergehün secde-geh-i ins ü  melekdür cânâ 

Yüz sürenler ana hep mâlik-i seccâde olur 

 

Giryeden dönmiş iken dîdelerüm yâkûta 

Korkarın tâb-ı gam-ı hecr-ile bîcâde olur 

 

Demenüz bezm-i mahabbetde şarâbum yokdur 

Künc-i gamda bana hûn-ı cigerüm bâde olur 

 

Zâhidâ üstine köp düşme edüp istihlâl 

Turarak âb-ı ‘ineb humda harâm-zâde olur 

 

Dürr-i dendânun-ıla la’lüni vasf eylemese 

Nazm-ı rengîn-i Beyânî güzelüm sâde olur 

 

21. 

Dâg yaksam tenüme şevk-ı ruhunla gül olur 

Murg-ı dil nâle ider nağme ile bülbül olur 

 

Çeşm ü zülfün gamına dem-be-dem âh eyler isem 

Şereri nergis-i şehlâ tütüni sünbül olur 

 



Mehmet AKKAYA 

138 

Her ne ni’met ki pişe matbah-ı ‘ışkunda senün 

Gam-ı hâl-i siyeh içinde anun fülfül olur 

 

Dehen ü zülfün anup âh idem ey şîrîn-leb 

Bir şerer degse ger eczâsı sipihrün kül olur 

 

Emrîyi yakma sakın âteş-i âhından anun  

Göz sebûsında hemîn âb-ı sirişküm mül olur 

 

22. 

Gâhi düşer geh nâzdan âdem helâk olur 

Ammâ bu vaz’-ı hâmdan ‘âlem helâk olur 

 

Ruhsâr-ı hûy-be-dûş ile gülzâra varma kim 

İfrât-ı reşkden gül ü şebnem helâk olur 

 

Dil hânesinde ol kadar ikrâm gördi kim 

Ol şermle kalursa eger gam helâk olur 

 

Yıl başına çıkarsa o hûrşîd-i bürc-i hüsn 

Havfum budur ki mâh-ı Muharrem helâk olur 

 

Fevzî ki zahm-ı tîg-ı gamın cânda tutar 

‘Aks olsa ana sâye-i merhem helâk olur 

 

23. 

Mecnûn odur ki gussa-i Leylâda şâd olur 

Tahsîn ana ki vahş iken hoş-nihâd olur 

 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

139 

Şevkum beyanına elüme çün kalem alam 

Dil rikkat ile kâgıd u eşküm midâd olur 

 

Sırr ile sen gurur idüm seg rakibe lîk 

Korkum bu taş taşa tokınur çok fesâd olur 

 

Sad âferîn opîr-i harâbât-ı ‘ışka kim  

Her kim mürîd olursa ana bî-murâd olur 

 

Şâd oldı ‘ahd-i bûs-ı dehânıyla Hamdî lîk  

Bî-çâre bilmez anı ki yok yire şâd olur 

 

24. 

Ben söyledükce ‘aşkumı Mecnûn hâmûş olur 

Râz-ı cünuna halka-i zencîri gûş olur 

 

Bir dil-rübâya düşdi ki rûy-ı pâkınun 

Yâdıyla seyl-i eşk-i revân şu’le-pûş olur 

 

Bâz-ı nigâha kâküli kim bâl ü per verir 

Şâhin çeşm-i düşmen-i cân-ı sürüş olur 

 

La’l-i lebi ki âteş-i Kevser-nijâddır 

Hızr-ı hayât ‘aşkı ile mey-fürûş olur 

 

Nutku ki magz-ı rûh-ı tecellî-i zardır 

Îsâ hayâl-i zevki ile bâde-nûş olur 

 

Gâhî ki âftâb-ı cemâl-i münevveri 

Tâb-ı şarâb-ı şerm ile deryâ hurûş olur 



Mehmet AKKAYA 

140 

Envâr-ı cûş-ı feyz ile ummân-ı sînemin 

Esdâfı çarh u gevheri tûfân-bedûş olur 

 

Gâlib hulâsâ başlasam evsâf-ı hüsnüne 

Gâretger-i memâlik-i ârâm u hûş olur 

 

25. 

Zülf-i pür-çînün gamından dîde kim pür âb olur 

Her ne kim bahre düşerse katresi gidr-âb olur 

 

Göz yumup açınca turmaz gelse dil-ber hâneme 

Baht-ı bî-dâr olmasa devlet hayâl-i hâb olur 

 

Yâre açsa sineye dilber gelür câna ferâh 

‘Âşık-ı bî-çâreye ol yâre feth-i bâb olur 

 

Eşk-i ‘âşıkdan hazer kıl ey cevân-ı tünd-hû 

Kim niçe ma’mûreler virân eder seyl-âb olur 

 

Bir dile Yahyâ tokunsa Pertev-i feyz-i Hudâ 

Zerre-i nâ-çîz iken hurşîd-i ‘âlem-tâb olur 

 

26. 

Cihânda ‘âşık-ı mehcûra sanma râhat olur 

Neler çeker bu gönül söylesem şikâyet olur 

 

Ölince demreni kalsunçıkarmanuz dilden 

Tahammül eyleyemem olda bir cerâhat olur 

 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

141 

Bu rûzgârda bir berg-i ‘ayş girmez ele 

Felek müsâ’ade itmezse bî-mürüvvet olur 

 

Le’îme rencîş-i hâtır virür kerem itmek 

Mukayyed olmasun erbâb-ı dille zahmet olur 

 

Yakında kûy-ı harâbâta ugradum Yahyâ 

Ne hûb cây-ı safâ gûşe-i ferâgat olur 

 

27. 

Pîrehenün kocar seni âdem helâk olur 

Cevrün eliyle bir gün olur ol da çâk olur 

 

Ey cân tabîbi haste-i ‘aşkun revâ mıdur 

Dermân ümidin eyler iken derd-nâk olur 

 

‘Âkil cihandan el yusa ey dil ‘aceb midür 

Alâyiş-i zamâneden ol vakt pâk olur 

 

Çeşm-i hasuda girmemeğe çâre var mıdur 

Ol kim göze tokınmayayın diyü hâk olur 

 

Dönmez ölünce râh-ı hatar-nâk-ı ‘aşkdan 

Yahyâ gibi şu kimse ki bî-vehm ü bâk olur  (Ş.Y) 

 

28. 

Hûblar ser-keş olur serv-veş âzâde olur 

Döşenür sâye-sıfat ehl-i dil üftâde olur 

 



Mehmet AKKAYA 

142 

Sâde Rûm ili ile câna düşer âteş-i hâl 

Câm-ı Cem’dür dil-i ‘âşık su kosan bâde olur 

 

Ham-ı zülfünde gönül çille-i merdân çıkarur 

Hat-ı ‘ârız ana âb üstine seccâde olur 

 

Dilde cân gibi nihân eyle hayâl-i yâri 

Vuslat istersen eger yâr ile tenhâda olur 

 

Ni’met-i vasla mey-i la’le tekellüf mi kalur 

Ey ‘Atâyî dil ü dil-ber ki bir arada olur 

 

29. 

Söylemek kim derd-i cânân ‘âşıka dermân olur 

Belki ayrılmaz beden cândan bir özge cân olur 

 

Ol zamândan kim esîr-i derd-i yârim bir nefes 

Ayru olmaz kim benimle her zamân her ân olur 

 

Zevk ider gönlüm dem-â-dem şâd olur cânım müdâm 

Va’de-i dîdâr ile kim vaslına fermân olur 

 

Feyz-i gamzendir tükenmez cem’ olup tâ haşre dek 

Kazsalar kabrim pey-â-pey hep çıkan peykân olur 

 

Nev-nihâl-i kâmetindir mesken-i gönlüm müdâm 

Kande kim gülbîn olursa bülbül-i hoş-hân olur 

 

Kâkülün Leylâ vü göz âfet midür bir söyle kim 

Her gören Mecnûn her işiden hayrân olur 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

143 

Kimseden gelmez bu bir mahsûs ihsândır bana 

Dem-be-dem gönlüm ki ey cânım sana kurbân olur 

 

Târ-âsâ müfredâtım cem’ olunca bir yere 

Zülf-i çîn çînin tek ey büt bir büyük dîvân olur 

 

Her giz ey Mîr Nigârî çekmegil cân kaydını 

Çünki ol yerde olur kim menzil-i cânân olur 

 

30. 

Rakîbi meclisine mahrem itmesen ne olur 

Gürûh-ı Ehremeni âdem itmesen ne olur 

 

Gül-i ‘izârını eşkümle itme pejmürde 

Şerâr-ı pâreleri şebnem itmesen ne olur 

 

Gazâl-ı vahşî-i çeşmün bizümle râm oldı 

Sen ey perî dahı bizden rem itmesen ne olur 

 

Yeter kemend-i mahabbet dil-i giriftâre 

Esîr-i turre-i ham-der-ham itmesen ne olur 

 

Vazîfe-i dil-i zârı zülâl-i vaslundan 

Ziyâde itmez isen de kem itmesen ne olur 

 

Degül mi her biri câm-ı cihân-nümâ Âgâh 

Bu tâze dâglara merhem itmesen ne olur 

 



Mehmet AKKAYA 

144 

31. 

Ben ol dosta virdüm gönül ‘aşk benüm ile yâr olur 

Kim ki dosta virmez gönül bu ‘aşk andan bîzâr olur 

 

Benümö işüm ol dôst-ıla gelür bu ‘aşk olur belâ 

Bülbül gibi geldüm dile işüm âh-ıla zâr olur 

 

Gözüm dôstı görmek diler vuslatına irmek diler 

Gelür bu ‘aşk döker yaşın gözüm sanki bınar olur 

 

‘Acebdür bu ‘aşkun hâli komaz dosta vara yolı 

Kim ki dosta sunar eli kapar ‘aşka şikâr olur 

 

Bir kulına dôst meyl ide gider bu ‘aşk anı güde 

Komaz bir lahza unuda dilde sözi tekrâr olur 

 

Kşm ki dôstun sözin söyler Kim ki dôstun gülin yıylar 

Dâ’im ‘aşk denizin boylar yanar vücûdın nâr olur 

 

Ümmî Sinânun dôst varın alup ‘aşka virmiş kârın 

Anun-çün dilde esrârın yazar sözi güftâr olur 

 

32. 

Kisve-i Ka’be-i cebhen ki siyâh perçem olur 

Hâl zâhir Hacerü’l-Esved ü leb zemzem olur 

 

Göz kulag oldı yine bülbül-i şûrîdesine 

Sanma bîhûde gül-i gülşeni pür-şebnem olur 

 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

145 

La’l-i yâri bu letâfetle görüp duht-ı rezün 

Perde-i şerm ü hicâbı yine câm-ı Cem olur 

 

Habbezâ cây-ı safâ milket-i istignâ kim 

Hâne ber-dûşunun ednâsı şeh-i ‘âlem olur 

 

Kâmiyâ açmak olur râz-ı dili dildâra 

Korkumuz nâtıka esrârumuza mahrem olur 

 

33. 

Dil alan gamzesidür vay ne dilâvercik olur 

Kılıc ile dirilür hey nece servercük olur 

 

Hüsn ilin leşker-i nâz ile güzeller tutdı 

Ey gönül Rûm-ilinün dilberi hep gercik olur 

 

Sebze hattunla görenler didimeygûn lebüni 

Lâciverd ile münakkaşca ne sâgarcık olur 

 

Egilüp gûşına söyler gibi olur haddin öper 

Zülfi yârün nice çok başluca kâfircik olur 

 

Agzı dadıyla Revânî nola ‘ıyş eyler ise 

Sâki-i bezm çün ol lebleri şekkercik olur 

 

34. 

Dökseler hâke meyi ol dem gül-i hamrâ olur 

Bir kadeh içen kimesne bülbül-i gûyâ olur 

 



Mehmet AKKAYA 

146 

Mısr-ı hüsn içinde zâhir olsa bir Yûsuf-cemâl 

Dil ‘aceb dîvânedür bundan ana şeydâ olur 

 

Cânum acıtdı lebün sabr ide ide bûsene 

Sabr ile dirler egerçi kim koruk helvâ olur 

 

‘Aklun aldursa ne var gönlin virüp sana rakîb 

Şehr-i kâfir kim güc ile alına yagmâ olur 

 

Ne umar gönlüm Revânî genç-i hüsn-i yârdan 

Zülfi gördükce anı bin başlu ejderhâ olur 

 

35. 

Dil vuslatun ümîd idinüp derd-nâk olur 

Bir hastedür ki sıhhat umarken helâk olur 

 

Çok yara açdı hançer-i ser-tîzi sinede 

Âb-ı revân ki hâke gele çâk çâk olur 

 

Her kûşeden geür görinür suret-i murâd 

Ol kimseye ki âyine-veş kalbi pâk olur 

 

Hâkini kûze eyleyüp ol yâra su virür 

Anun ki hasret-i leb-i la’liyle hâk olur 

 

Sînende nâr-ı ‘ışkun mı var yohsa Hâletî 

Nazmun neden ki çak bu kadar sûz-nâk olur 

 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

147 

36. 

Sabûn-ı meyle gerd-i keder dilde pâk olur 

Çirkâbı dahi lây-şûy-ı vehmnâk olur 

 

Olmakda hârı hemser-i agyâr ol mehe 

Bu imtinân ile gül-i ter sîne-çâk olur 

 

Bast-ı sımat ederse dahı mizbân-ı çarh 

‘Âşık nemek-çeşîde-i hân-ı helâk olur 

 

Yârân ‘aceb mi beste-i nâz-ı hulûs ile 

Dürhâ-yı nâb rîşte-keş-i insilâk olur 

 

Mahsûd-ı sâgar ola n’ola reng ü tâbişi 

Gül-gonca reşk-i la’lin ile sîne-çâk olur 

 

Sahbâ-keşâna mâye-dih-i şevk imiş Nedîm 

Engûr-ı mey ki ser-zede-i tarfnâk olur 

 

37. 

Ne dem ki dîde-i nemgîn gamunla pür-nem olur 

Gözine katrece gelmez yedi deniz dem olur 

 

Gözi bınarı anun kim akıtmadı zemzem 

Harîm-i Ka’be-i vasla ne vakt mahrem olur 

 

Bizümle  âdem olur geh gehî kaçar çü perî 

‘Aceb o tıfl-ı perî-veş ne vakt âdem olur 

 



Mehmet AKKAYA 

148 

Görür ki sünbülüne dil yetirimez süsen 

Dilüni kendüde tutup anunçün epsem olur 

 

Hatun çü geldi tuyulsa ‘aceb mi râz-ı derûn 

Ki sırrı şem’un açılur ne dem ki ahşam olur 

 

Karârı kalmayup olur za’îf misl-i sabâ 

Saçun hevâsıle Şevkî ne dem ki hem-dem olur 

 

38. 

Leblerinün her biri ‘uşşâka çünkim cân olur 

Adı ‘âşıklar katında cân iken cânân olur 

 

Hüsni ‘ummânı temevvüç eyledükce dâyimâ 

Bir sadefdür agzı geh peydâ vü geh pinhân olur 

 

Taht-ı hüsn üzre geçüp sultân-ı hâli didi kim 

‘Asker-i ‘uşşâk gelsünler bu gün dîvân olur 

 

Olsa kaddinde lebi gûyâdir anı gûş iden 

Bu nihâl-i güldeki bülbül ne hoş elhân olur 

 

İnkisâm-ı cevher-i ferde olur zâhir delil 

Her kaçan kim nâz ile ağzın açup handân olur 

 

Tan mı kûyında leb-i şîrîninün bir bûsesin 

Câna satsa Mekke’de hurmâ-yı ter erzân olur 

 

Atsa kaşı yâyı ile okların müjgânınun 

Her bir okına anun bir gamzesi peykân olur 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

149 

Durmaz artar zülfi içre dillerün cem’iyyeti 

Az zamânda bu sevâd-ı zülfi şehristân olur 

 

Muhyî geh bekler derin anun rakîb-i kelbi gâh 

Ol şehün emriyle geh derbân u geh segbân olur 

 

  



Mehmet AKKAYA 

150 

OLMAZ 

39. 

Her kişi bu harem-i ışkda mahrem olmaz 

Her Birâhim bu dergehde Edhem olmaz 

 

Ol kim itmeye bekâsını fenaya teslîm 

Halvet-i kurb ana hîç müsellem olmaz 

 

Kereminden kişi kim bulmaya yârun ikrâm 

Hâr olur dünyâda ‘ukbâda mükerrem olmaz 

 

Derdüme lâlün olur em ki dahı dürlü devâ 

Kevser ü âb-ı hayât-ısaana em olmaz 

 

Bu gönül kaygunla üns dudupdur lâ-büd 

Her nefes gussa vü gamdadur u bî-gam olmaz 

 

‘Işkunun derdi-durur kut-ı dil ü kuvvet-i cân 

Her ne eksük var-ısa şükr ki ol kem olmaz 

 

Ahmedî ‘ışkunun odına şehâ şem’ bigi 

Niçe kim yana içi gözler bî-nem olmaz 

 

40. 

Dilâ bezm-i cihânda kimse âhir pâydâr olmaz 

Müdâm elden koma ayagı fursat ber-karâr olmaz 

 

Sakın Mecnûnı sanmanehl-i ‘aşkun ihtiyârıdur 

Güzel sevmekde zîrâ kimseye hîç ihtiyâr olmaz 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

151 

Kenâr itsem diyen ol gevheri ka’r-ı yem-i gamdan 

Kenâra çıkmasun hergiz ki gevher der-kenâr olmaz 

 

Ne kanlar agların hecrinde yârun derd-i fürkatden 

‘Aceb bir dem mi vardur çeşm-i pür-hûn eşk-bâr olmaz 

 

Ol âhûyı sana sayd ola sanma iltiyâmndan 

Önünce kaçar ammâ Bâkıyâ âhır şikâr olmaz 

 

41. 

Var iken dilde hayâlün heves-i cân olmaz 

Hîç bir memleket içre iki sultân olmaz 

 

Lebüne nisbeti bu gonca-i zredün ki cehûd 

Kâyil olmazsa Mesîhâya müselmân olmaz 

 

Yaş döker ebr güler gül bu-durur ‘âdet-i dehr 

Ki bir aglamayınca biri handân olmaz 

 

Kullanur âhını dil zabtına iklim-i gamun 

Yele hükm eylemeyen kimse Süleymân olmaz 

 

Emriyâ gamzesine karşu göğüs germe sakın 

Çün bilürsin ki kazâ tîrine kalkan olmaz 

 

42. 

Her kim cihân içinde bir dil-rübâsız olmaz 

‘Âlem anun durur kim her dem safâsuz olmaz 

 



Mehmet AKKAYA 

152 

‘Uşşâkı kûyun içre men’ itme nalesinden 

Çün gülsitân içinde bülbül nevâsuz olmaz 

 

Gözümde nakş-ı kaddün olalı yaş dükenmez 

Her kanda fitne olsa ol mâcerâsuz olmaz 

 

Ol cân ki la’lün umar zülfünde sâkin olsun 

Çünkim sevâd-ı a’zam dârü’ş-şifâsuz olmaz 

 

Mümkin degül ki Hamdî kaddünsüz ola bir dem 

Togrusı hoş dimişler ‘âşık belâsuz olmaz 

 

43. 

Tîg-ı cellâd-ı felek ol mehe taklîd olmaz 

Günde bin ‘âşıkı kurbân gider ‘îd olmaz 

 

Seng-i t’an etmededür şîşe-i nâmûsı şikest 

Bezm-i rindânda bu fagfur bu Cemşîd olmaz 

 

Târ-ı tânburu iken rişte-i cân-ı zu’afâ 

Ehl-i dil beste-i âvâze-i nâhid olmaz 

 

Kanı ol gonca-i pür-hande bu gülzârda kim 

Gül be-çeşm-i heves ü vâlih-i ümmîd olmaz 

 

Şevk-i rûyunla açar lâle-i dâg-ı sînem 

Sâye-i ‘aşkda mihnet-keş-i hurşîd olmaz 

 

Etmeyen lafzını pervâne-i şem’-i ma’nâ 

Yek-zebân-ı suhân-ı şu’le-i tevhîd olmaz 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

153 

Medd-i nezzâre-i hayret gibi bî-tâblara 

Es’adâ ‘aşkda bir devlet-i câvîd olmaz 

 

44. 

Dime ibrâm ile ol serv dilâ râm olmaz 

‘Âşıka mâyil olur böyle dil-ârâm olmaz 

 

Degme bir ag ile olmaya gönül mürgi şikâr 

Ana sayda kara zülfün gibi bir dâm olmaz 

 

Mahv ider revnâk-ı ruhsârunı zülf-i siyehün 

Kangı gündür ki anun âhiri ahşâm olmaz 

 

Bende-i muhlise mahsûs gerekdür keremün 

Lutf kim ‘âm olaol ‘âşıka in’âm olmaz 

 

Dâver-i devr-i zamân şâh-ı cihânun Yahyâ 

Pây-bûsı gibi ehl-i dile bir kâm olmaz 

 

45. 

‘Aşkunla gönülde heves-i câm-ı Cem olmaz 

Deryâ-zedede dağdağa-i ‘ayş u dem olmaz 

 

Gelmez gözüme peyk-i hayâlün gibi çâlâk 

Deryâlara düşse ser-i dâmânı nem olmaz 

 

Dünyâ elemi bir yere gelse hazer itmez 

Dil-teng-i gam-ı ‘aşkun çokluk elem olmaz 

 



Mehmet AKKAYA 

154 

Bir va’d ile şâd eyle muhâl ise de vuslat 

Hîç bendene anun gibi lutf u kerem olmaz 

 

Gam çekmem eger yoklamasa hâtır-ı zârı 

Dîvâne-i bî-kaydda zîrâ ki gam olmaz 

 

Sahrâ ile kühsâre varup eyleme feryâd 

Kânûn-ı mahabbetde dilâ zîr bem olmaz 

 

Dervîş ola mı hırha-i dâmân ile âdem 

Bin kere didüm ben sana olmaz didüm olmaz 

 

Dermân ide mi derd-i dile yâr ‘Atâyî  

Söylesem eger müşkil olur tınmasam olmaz 

 

46. 

Gün ister ise gün yüzünden ‘aceb olmaz 

Der-yûzelerin âyinidür bî-taleb olmaz 

 

Gam görmezem aslâ ser-i kûyunda ki ey cân 

Kelbinle gezen bî-gam olur bî-tarab olmaz 

 

Ashâb-ı safâ vasf-ı lebinle geçinür çün  

‘Âdet budur erbâb-ı sühân beste-leb olmaz 

 

Âyâ ne fesâhat ne belâgat bu ki sen tek 

Güftâr-ı şirîn-ter ne ‘Acem ne ‘Arab olmaz 

 

‘Âlemde bulunmaz leb-i la‘line berâber 

Der keyf ki ne beng ü ne bintü'l-‘ineb olmaz 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

155 

Büt-hâne vü yâ Ka‘bede olsam yine sensin 

Fikrimde ki merdân-ı Hudâ bî-Çalab olmaz 

 

Bîvâr sefer eylegil ey Mîr Nigârî 

Kim vasl-ı nigâra budur özge sebeb olmaz 

 

47. 

Teninde merdüm-i ten-perverün nakş-ı hasîr olmaz 

Sütûr-ı meşk hîç âzürde-i târ-ı harîr olmaz 

 

Eli ehlinden al kim tâ ola hâsiyyet-i zâhir 

Vezâret dest-i düzde girmekle vezîr olmaz 

 

Zamânun i’tibârı cihânda medhali yokdur 

Sewpîde-rîş olan kibrit ile zâtında pîr olmaz 

 

‘Alâka mâni’-i hükm-i tasarrufdur mevaliye 

Esîr-i hûb-rûyun ‘âşık-ı rabbü’l- esîr olmaz 

 

Şeref bahsi hakikatçe izâfet ister ey Kânî 

Giyenler âriyet bir sebz-i destârı emîr olmaz 

 

48. 

Gerçi hüsnün sanemâ kâbil-i tasvîr olmaz 

Rûyun evsâfını bir vech ile ta’bîr olmaz 

 

Hat ber-âverdelügi virmesün ol şuha melâl 

Âyîne cevher-i hod-rûyına dil-gîr olmaz 

 



Mehmet AKKAYA 

156 

Gönlüm âzürde iden gamzesi müjgânı degül 

Tîr-i kec dağdağa-ı sâz-ı dil-i nahcîr olmaz 

 

Mazhar-ı mihr-i cemâl oldı esîr-i zülfün 

İrmedi subh-ı visâle o ki şeb-gîr olmaz 

 

Dest-i takdîr ide çün kasr-ı merâmı vâlâ 

Bâl- tevfîk gerek süllem-i tedbir olmaz 

 

Sâkiyâ gel bizi bir câm ile kıl mest ü harâb 

Bu harâbâta gelen tâlib-i ta’mîr olmaz 

 

İtme zülfünde olan dilleri gamzenle helâk 

Sâkinân-ı harem-i Ka’be’ye şemşîr olmaz 

 

Düşdi bir tâzeye dil hâlet-i pîrîde yine 

İhtiyâr elde degül âh gönül pîr olmaz 

 

Hat yekûn itdi hisâb-ı ferâhı çıkdı yüze 

Anı taksîme de zülfün gibi zencîr olmaz 

 

Yûsuf-âsâ dili zindân-ı tahassürde koyup 

Çeşmi bir hâb-ı tegâfülde ki ta’bîr olmaz 

 

Bunda kalsun hele söz Kâmî-i zârun suheni 

Âb-ı hayvân ise de Kevser’e tanzir olmaz 

 

49. 

Cemâlin zeyn iden hep dilber olmaz 

Her âyine düzen İskender olmaz 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

157 

Ruhun devrinde neyler hatt-ı miskîn 

Çü mülk-i Rûm içinde ‘anber olmaz 

 

Ko ‘uşşâk içre olsun âh u nâle 

Begüm tabl u ‘alemsüz leşker olmaz 

 

‘Aceb sûret virür bezme mey-i nâb 

Cihânda ancılayın cevher olmaz 

 

Güzeller içre sen begler begisin 

Mülâzım çak kapunda defter olmaz 

 

Revânî’nün yazın dîvânını kim 

Gül evrâkı gibi ol ebter olmaz  

 

50. 

‘Âşıkun âhı gider göklere güm-râh olmaz 

Jâle-i nergisi mevkuf seher-gâh olmaz 

 

Tutamaz yirini eflâk duhân-ı âhun 

Husrevân-ı gama her hayme vü har-gâh olmaz 

 

Hükm-i her sâl hîç olur mı bir üslûb üzre 

Mîve-i bâg-ı emel gâh olur gâh olmaz 

 

Sıyt-ı sultân-ı gam-ı ‘ışkı cihân-gîr ister 

Degme bir şâha gönül bende-i der-gâh olmaz 

 

Hâletî sûr-ı kıyâmetdil-gaflet-zedenün 

Bün-i gûşında çalınsa eger âgâh olmaz 



Mehmet AKKAYA 

158 

51. 

Kimün kim bâr-ı mihnetden egilüp kaddi nûn olmaz 

Mahabbet ehline ol reh-nümâ vü reh-nümûn olmaz 

 

Düşüp sahrâ-yı hırsa dâne-i gendüm döken hâke 

Sanur kim âsiyâb-ı çarh içinde ‘ömri un olmaz 

 

Nigâr-ı bî-vefânun dürr-i vaslın isteyüp satman 

Mahabbet bahrına kim olsa tâlib ser-nigûn olmaz 

 

Kimün yire getürmez küşt-gîr-i dehr arkasın 

Cihânda var mı bir merd-i tevânâ kim zebûn olmaz 

 

Anunçün yire çalup cur’a-veş pâmâl ider anı 

Dil-i nâlân-ı Ravzî cây-ı hubb-ı dehr-i dûn olmaz 

 

52. 

Şîrîn-suhân-ı la’l-i şeker-bâra söz olmaz 

Tûtî gibi bu lezzet-i güftâra söz olmaz 

 

Îmâ ile söyler ne zamân sürme çekerse 

Ol çeşm-i sühân-gûy-ı siyeh-kâra söz olmaz 

 

Gül-gonca-i gülzâr-ı ‘adem kâle gelir mi 

Ra’nâ biliriz kim dehen-i yâra söz olmaz 

 

Agzın kapayup mühr-i sükût ile ‘adûnun 

Bu vech ile mebhûtî-i eşrâra söz olmaz 

 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

159 

Lâl eyledi hayret ile erbâb-ı beyânı 

Vehbî diyecek var mı bu eş’âra söz olmaz 

 

53. 

Dime âh-ı gülü-sûz ile hîç te’sîr-i yâr olmaz 

Nihâl-i şu’lede ey dil bilürsin berg ü bâr olmaz 

 

Gönül pevâne-i ümmîd-mesel-i âsiyâ-yı bâd 

Ne çâre bir nefes imdâd-ı lutf-ı rüzgâr olmaz 

 

Bu bismil-gâh-ı kurb-ı dostdur cân âşnâ olma 

Mesîhâ olsa rûh-ı bî-fidâya i’tibâr olmaz 

 

Sakın cânâ sakın ol nâle-i kâmil-eşerden kim 

İcâbetden bile vakt-i du’âda şerm-sâr olmaz 

 

Sakın ‘arz-ı ma’ârif eyleme dîvân-ı devletde 

Bu ‘arz-ı hâlün ey Şehrî mahalli der-kenâr olmaz 

 

54. 

Habîb ‘âşıka cevr itmese habîb olmaz 

Tabîb nicesin öldürmese tabîb olmaz 

 

Gözüm yaşından umardum kapun tavâf itmek 

Velî çok akçelü olur ki hac nasîb olmaz 

 

Habîb işigi rakîbe şeref virürdi velî 

Çemende gezmek ile zâg ‘andelîb olmaz 

 



Mehmet AKKAYA 

160 

Bilâd-ı Çîne senün gibi bir sanem heyhât 

Diyâr-ı Rûma saçun gibi bir salîb olmaz 

 

Bütün cihânda gönül ‘ışk ile olur makbûl 

Kamu diyârda ehl-i hüner garîb olmaz 

 

Habîb vaslını dil kendüden dahi küniler 

Necâtî’yâ kim ola böyleye rakîb olmaz 

 

55. 

Öter her mürg gülşen içre lîkin ‘andelîb olmaz 

Çiçek çok bülbüle ammâ ki gül gibi habîb olmaz 

 

Kişi sâgar-sıfat kalbin kederden kılmasa sâfî 

Rakîbâ bezm-i ashâb-ı safâya ol karîb olmaz 

 

Nisâb-ı ni’met-i ‘aşkundur ey cân devlet-i bâkî 

Velî ‘âlemde her bî-derde ol ni’met nasîb olmaz 

 

Kişi terk-i diyâr ile garîb olur garîb oldur 

Garîbüm kendü şehrümde benüm gibi garîb olmaz  

 

Hayâlün merhemin cânâ virür cânına minnetsüz 

Cihânda derd-i ‘Âşkî’ye gamun gibi tabîb olmaz 

 

56. 

Gönülde bir gamın vardır ki pinhân eylemek olmaz 

Bu hem bir gam ki il ta’nından efgân eylemek olmaz 

 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

161 

Ne müşkil derd olursa bulunur ‘âlemde dermânı 

Ne müşkil derd imiş ‘aşkın ki dermân eylemek olmaz 

 

Fenâ mülkine çok ‘azm itme ey dil çekme zahmet kim 

Bu tedbîr ile def’-i derd-i hicrân eylemek olmaz 

 

Sakın gönlüm yıkarsın pendden dem urma ey tabîb 

Hevâ-yı nefs ile bir mülki vîrân eylemek olmaz 

 

Dehânun üzre la’lün istemiş dil def’-i müşkildür 

Görinmez hîç cürmü yok yire kan eylemek olmaz 

 

Du’âlar eylerem benden yana bir dem güzâr itmez 

Ne çâre sihr ile serv-i hırâmân eylemek olmaz 

 

Fuzûlî ‘âlem-i kayd içre sen dem urma ‘aşkundan 

Kemâl-i cehl ile davâ-yı ‘irfân eylemek olmaz 

 

57. 

Dem olmaz kim reh-i ‘ışkunda eşküm cûbâr olmaz 

Yine ol serv-i dil-cû rahm idüp bana kenâr olmaz 

 

Miyânun kucmak ümmîdin gidersün dilden ol ‘âşık 

Ki cânı kılca kalup za’f ile cismi nizâr olmaz 

 

‘Aceb mi tâ ölünce ben anunla iftihâr itsem 

Tenümdür zahm-ı şemşîrün gibi bir yâdigâr olmaz 

 

Latîf ü şûh u zİbâ bir tezerv-i şîve-kâr ister 

Anunçün her gözi şeh-bâza dil murgı şikâr olmaz 



Mehmet AKKAYA 

162 

Belâ-yı ‘ışka düşdünse ümîd-i vasl-ı yâr itme 

Mahabbet bahrına ey Cevrî-i şeydâ kenâr olmaz 

 

58. 

Cihân bâgında çün yâr eksik olmaz 

Anunçün âh ile zâr eksik olmaz 

 

Yüri pervâne-veş şem’-i cemâlin 

Bulursun yanmağa nâr eksik olmaz 

 

Kapun dârü’ş-şifâ ey dil tabibi 

Olaldan anda bîmâr eksik olmaz 

 

Dükenür sanma çeşmün kîsesinden 

Yime gam anda dînâr eksik olmaz 

 

Muhibbî ister isen genç-i hüsnin 

Hazer kıl ejder ü mâr eksik olmaz 

 

59. 

Bu ne hüsn ü sûretdür bunun gibi cemâl olmaz 

Boyun mânendi bir dil-keş gülistânda nihâl olmaz 

 

Gözün altında ol hâl-i siyâhun nâfe-i müşgîn 

Galatdur bunu kim dirse ki Rûm içre gazâl olmaz 

 

Ne kılsun ‘âşıkun baht-ı siyâhı şâm-ı mihnetde 

Şeb-i hicre nihâyet yok ki hîç subh-ı visâl olmaz 

 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

163 

Harâbâta varup pîr-i mugândan istedim himmet 

Virür kalbe safâ her dem anun teg ehl-i hâl olmaz 

 

Muhibbî leblerün zikrin meyânun vasfını itse 

Diyeler böyle bir şîrîn-kelâm ince hayâl olmaz 

 

60. 

Cemâlün ‘âlem-ârâdur mukâbil âfitâb olmaz 

Kaa zülfün şeb-i târdur velî ana hicâb olmaz 

 

İrem bâgıdur hüsnün virür bülbüllerün revrak 

Gider agyârı kapundan ki bülbüle gurâb olmaz 

 

İgen medh itme ey zâhid şarâb-ı kevseri her dem 

Şarâb-ı nâb hâzırdur ki bundan yeg şarâb olmaz 

 

Dilüm âvâredür Yârâb ki bir an eylemez ârâm 

Gamı bir lahza dûr olmaz gözümde çünki hâb olmaz 

 

Muhibbî kûyuna varsa tolar ol dem seg-i kûyun 

Ya niçün dirler ey hûrî ki cennetde ‘azâb olmaz 

 

61. 

Hazer kıl sûret-i lutfı zamânun ber-devâm olmaz 

Olur mı bir elif-kâmet kim âhir kaddi lâm olmaz 

 

Olmaz hâs erbâb-ı gam içinde şu ‘âşık kim 

Bela bâzârgâhına düşüp rüsvâ-yı ‘âm olmaz 

 



Mehmet AKKAYA 

164 

Şu kim nâm ile nâmûsı koyuban terk-i ‘âr itmez 

Anılmaz ehl-i ‘aşk içre inende ol be-nâm olmaz 

 

Elünde subha-i sad-dâneyi rindâna gösterme 

Sakın yüz bulımazsın anlara tevîr dâm olmaz 

 

Ayak bagıdur ey gonca-dehen bu bübül-i câna 

Bu gülşende ki kaddün gibi serv-i hoş-hırâm olmaz 

 

Senün de Hayretî işün tamâm eyler felek bir gün 

Dime eksüklük eyleyüp sakın işüm tamâm olmaz 

 

62. 

Dil râh-ı mahabbetde belâdan ictinâb olmaz 

Cefâdan incinüp ‘özr eylemek hergiz cevâb olmaz 

 

Güneş yüzlü kamer-simâ güzeller çok durur ammâ 

Benüm serv-i bülendüm gibi bir ‘âli-cenâb olmaz 

 

Sevüp bir tâze mahbûbı visâli gencine irmez 

Yıkılup câm-ı ‘aşk ile şu kim mest ü harâb olmaz 

 

Belânı çekmek içün haşre dek sag olmag isterdüm 

Dirigâ Ka’be kapunda du’âmuz müstecâb olmaz 

 

Visâli istersen ey Yahyâ vücûddun perdesin çâk it 

Hemîşe ‘âşık u ma’şûk arasında hicâb olmaz 

 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

165 

63. 

Cihân-ı mihr ü mahabbet gibi cihân olmaz 

Yamanı yahşi olur yahşisi yaman olmaz 

 

Hoşâ hadîka-i pür-feyz-ı ‘ışk-ı hûbân kim 

Hazânı gülşen olur gülşeni hazân olmaz 

 

Nedür bu derd-i şerer-pâş-ı nâr-ı hicrân kim 

Dühânı âteş olur âteşi dühân olmaz 

 

Makâm-ı rüşd-i harâbâtiyâne ‘ışk olsun 

Mügânı mürşid olur mürşidi mügân olmaz 

 

O hûr-çehreden ayrı düşünce bir ‘âşık 

Cinânı düzâh olur düzâhı cinân olmaz 

 

Budur fevâyidi bâzâryân-ı sûk-ı gamun 

Ziyânı sûd olur hod sudı hod ziyân olmaz 

 

Mezâkî ben ol define-küşâ-yı ‘irfânum4 

Nihânı zâhir olur zâhiri nihân olmaz 

 

64. 

Erbâb-ı gama râh-ı belâdan hazer olmaz 

‘Işka kadem uran kişide bîm-i ser olmaz 

 

Ey mâh-ı Zühal-pâye sakın âhum okından 

Kim darbına bu günbed-i mînâ siper olmaz 

 



Mehmet AKKAYA 

166 

Reftâr ile bâlâlıg ile bâg-ı cihânda  

Togrusı bu kim kâmet-i yâre irer olmaz 

 

Her şeb ser-i kûyinde yakar meş’alemüz mâh 

Kimdür diyen üstine garîbün döner olmaz 

 

Sırr-ı gam-ı ‘ışkı degürür gûşına yârün 

Nev’î dür-i eşküm gibi bir bed güher olmaz 

 

65. 

Elinde gerçi kim ‘âşıklarun sabr u karâr olmaz 

Bihamdi’llah güzellik ehl-i hüsne pâydâr olmaz 

 

Ne kadr-i hüsni fehm eyler ne derd-i hâlet-i ‘ışkı 

Dirîgâ sîm-tenler n’eyleyem sâhib-‘ayâr olmaz 

 

‘Acebdür her hazânun bir bahârı irişür âhır 

Güzellik bâgınun ammâ hazânına bahâr olmaz 

 

Didüm ‘akl ile sabrum gitdi benden sana yâr oldı 

Didi dîvânesin sen ehl-i ‘ışkun ‘aklı yâr olmaz 

 

Niçe bir Nev’î’ye kûh-ı gamunda nâ-murâd olmak 

Yüri var olmaz ey şîrîn-dehen lâle-‘izâr olmaz 

 



 

 

KAYNAKÇA 

AK, Prof.Dr. Coşkun (1987), Muhibbî Dîvânı, Kültür Bakanlığı Yayınları, 

Ankara. 

AKAY, Mehmet (1998), İbrahim Gülşenî’nin Divanı, Metin-Dil Hususiyetleri, 

Doktora Tezi,Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Konya. 

AKDOĞAN, Dr. Yaşar, Ahmedî Dîvânı, Kültür Bakanlığı (Dijital Yay.), 

Ankara. 

AKKAYA, Mehmet (1992), Şemsî Paşa Divanı, İnceleme- Tenkidli Metin, 

Doktora Tezi, İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

İstanbul. 

AKKUŞ, D.Metin (2018), Nef’î Dîvânı, Kültür Bakanlığı (Diijital Yay.), 

Ankara. 

AKPINAR, Dr.Şerife (2017), Âgâh Dîvânı, Kültür Bakanlığı (Dijital Yay.), 

Ankara. 

AKSOYAK, i. Hakkı (2018), Gelibolulu Mustafa Âlî Dîvân, Kültür Bakanlığı 

(Dijital Yay.), Ankara. 

AKYÜZ, Kenan ve Diğ. (1990), Fuzûlî Divanı, Akçağ Yayınları, Ankara. 

ARI, Dr.Ahmet (2018), Sâkıb Dede Dîv^n, Kültür Bakanlığı (Dijital Yay.), 

Ankara. 

ARSLAN, Prof.Dr.Mehmet (2018), Mihrî Hâtun Dîvânı, Kültür Bakanlığı 

(Dijital Yay.) Ankara. 

ARSLAN, Dr.Mehmet, Dr.İ.Hakkı Aksoyak (2018), Haşmet Dîvân, Kültür 

Bakanlığı, (Dijital Yay.), Ankara. 

ARSLAN, Dr. Mustafa (2020), Muhyî Dîvânı, Kültür Bakanlığı (Dijital Yay.), 

Ankara. 

ASLAN, Dr.Üzeyir (2017), Mustafa Nehcî Dede Dîvânı, Kültür Bakanlığı 

(Diijital Yay.),Ankara. 

AVŞAR, Dr.Ziya (2017), Revânî Dîvânı, Kültür Bakanlığı, (Dijital Yay.), 

Ankara. 

AYDEMİR, İ. Ahmet (1989), Ref’î Âmidî Divanı, Yüksek Lisans Tezi, 

Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Bursa. 

AYDEMİR, Dr.Yaşar (2017), Ravzî Divanı, Kültür Bakanlığı, (Dijital Yay.), 

Ankara. 

AKYÜZ,Kenan ve Diğ. (1990), Fuzûlî Divanı, Akçağ Yayınları, Ankara. 

BAŞPINAR, Fatih, Beyânî Dîvânı, Kültür Bakanlığı (Dijital Yay.), Ankara. 



Mehmet AKKAYA 

168 

BATĞI, Özlem (2017), Eğribozlu Numân Mâhir Dîvânı, Kültür Bakanlığı 

(Dijital Yay.), Ankara. 

BATIİSLAM, Hanife Dilek (2017), Gazelde Redif- Anlam İlgisi Bağlamında 

Sehî’nin Kadeh Redifli Gazeli, s.46, Littera Turca. 

BAYRAM, Dr.Yavuz (2018), Adlî Dîvânı, Kültür Bakanlığı (Dijital Yay.), 

Ankara. 

BEKTAŞ, Ekrem (2004), Muvakkat-zâde Muhammed Pertev Dîvânı, Doktora 

Tezi, Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara. 

BELLİ, Handan (2022), Sabrî Dîvânı, Kültür Bakanlığı (Dijital Yay.), Ankara. 

BIYIKLI, Mehmet (2022), Abbâsiler Dönemi Sosyal Hayatın Bir Göstergesi 

Olarak Kılık- Kıyafet Kültürü, s.17, Amasya Üniversitesi İlahiyat 

Dergisi, Amasya. 

BİLGİN, Dr.Azmi (2017), Nigârî- Dîvân, Kültür Bakanlığı (Dijital Yay.), 

Ankara. 

   “              “         (2017), Ümmî Sinan Dîvân, Kültür Bakanlığı (Dijital Yay.), 

Ankara. 

ÇAVUŞOĞLU, Mehmet (2023), Taşlıcalı Yahyâ Bey Dîvânı, Kültür 

Bakanlığı (Dijital Yay.), Ankara. 

ÇAVUŞOĞLU, Mehmet, M.Ali Tanyeri (2023), Hayretî Dîvânı, Kültür 

Bakanlığı (Dijital Yay.), Ankara.  

ÇAVUŞOĞLU, Mehmet, M.Ali Tanyeri (1987), Zâtî Dîvânı, İstanbul 

Üniverstesi, Edebiyat Fakültesi Yayınları, İstanbul. 

ÇELTİK, Dr.Halil (2017), Ahmed-i Rıdvan Dîvânı, Kültür Bakanlığı (Dijital 

Yay.), Ankara. 

DEMİR, Hiclâl (2017), Lâzikîzâde Feyzullah Nâfiz ve Dîvânı, Kültür 

Bakanlığı (Dijitak Yay.), Ankara. 

DEMİREL, Şener (2017), Mânî Dîvân, Şehrengiz-i Bursa, Kültür 

Bakanlığı(Dijital Yay.),Ankara 

   “                “       (2017), Şehrî Dîvân, Kültür Bakanlığı (Dijital Yay.), Ankara. 

https://ekitap.ktb.gov.tr/TR-197364/sehri-divani.html  

DOĞAN, M. Nur, Avnî (Fâtih) Dîvânı, Kültür Bakanlığı (Dijital Yay.), 

Ankara. 

ERCAN, özlem (2003), Peşteli Hisâlî Dîvânı, Doktora Tezi, Uludağ 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Bursa. 

EREN, Abdullah (2022), Mehmed Sıdkî Dîvânı, Kültür Bakanlığı (Dijital 

Yay.), Ankara. 

https://ekitap.ktb.gov.tr/TR-197364/sehri-divani.html


Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

169 

GÜNEŞ, Deva (2011), Misâlî Dîvânı, Yüksek Lisans Tezi, Dumlupınar 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kütahya. 

HARMANCI, Dr. M.Esat (2017), Süheylî Dîvânı, Kültür Bakanlığı (Dijital 

Yay.), Ankara. 

HORATA, Osman (2019), Esrar Dede Dîvânı, Kültür Bakanlığı (Dijital Yay.), 

Ankara. 

IŞINSU DURMUŞ, Dr.Tuba, Dr. Rudvan Canım (2018), Edirneli Şevkî 

Dîvânı, Kültür Bakanlığı (Dijital Yay.), Ankara. 

İPEKTEN, Haluk (1974), Karamanlı Nizâmî Divanı, Atatürk Üniversitesi 

Yay., Erzurum. 

İSEN, Prof.Dr. Mustafa (2000), Usûlî Dîvânı, Akçağ Yayınları, Ankara. 

KAÇALİN, Mustafa S. Âhî Dîvânı, Kültür Bakanlığı (Dijital Yay.), Ankara. 

KAPLAN, Dr. Yunus (2019), Fevzî Dîvânı, Kültür Bakanlığı (Dijital Yay.), 

Ankara. 

KARACAN, Turgut (1981), Sâbit Dîvânı, Yüksek Lisans Tezi, Atatürk 

Üniverstesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Erzurum. 

KARAKÖSE, Dr. Saadet (2017), Nev’î-zâde Atâyî Dîvânı, Kültür Bakanlığı 

(Dijital Yay.), Ankara. 

   “                      “    (2017), Sa’îd Giray Divanı, Kültür Bakanlığı (Dijital Yay.), 

Ankara. 

KARAKUŞ, Esra (2019), Seyyid Ahmed Cemâlî Divanı, Yüksek Lisans Tezi, 

Cumhuriyet Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sivas. 

KAVRUK, Hasan, Şeyhülislâm Yahyâ Dîvânı, Kültür Bakanlığı (Dijital Yay.), 

Ankara. 

KAVUKÇU, F. Zehra (2000), Râmî Divanı, Doktora Tezi, Uludağ 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Bursa. 

KAYA, Dr. Bayram Ali ( 2017), Azmizâde Hâletî Dîvânı, Kültür Bakanlığı 

(Dijital Yay.), Ankara. 

KAYAOKAY, İlyas (2015), Rus Biçimciliği Kuramı ile Divan Şiirine 

Bakmak, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi. 

KAYYA, Serpil (2001), Selâmî Dîvânı, Yüksek Lisans Tezi, Dumlupınar 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kütahya. 

KAZAN NAS, Dr. Şevkiye (2018), Celîlî Dîvânı, Kültür Bakanlığı (Dijital 

Yay.), Ankara. 



Mehmet AKKAYA 

170 

KESİK, Dr. Beyhan (2018), Cenâbî Dîvânı, Kültür Bakanlığı (Dijital Yay.), 

Ankara. 

KIRBIYIK, Dr.Mehmet (2017), Şehrî Dîvân, Kültür Bakanlığı (Dijtal Yay.), 

Ankara. 

KURNAZ, Cemal (1996), Hayâlî Bey Dîvânı’nın Tahlili, MEB.Yay., Ankara. 

KURTOĞLU, Dr. Orhan (2018), Bosnalı Âsım Dîvânı, Kültür Bakanlığı 

(Dijital Yay.), Ankara. 

KUTLAR OĞUZ, Fatma Sabiha (2019), Dîvân-ı İzzet ve Nigâr-Nâme, Kültür 

Bakanlığı, (Dijtal Yay.), Ankara. 

KÜÇÜK, Prıf.Dr. Sabahattin, Bâkî Dîvânı, Kültür Bakanlığı (Dijital Yay.), 

Ankara. 

LEVEND, A. Sırrı (1980), Divan Edebiyatı, Enderun Kitabevi, İstanbul. 

MACİT, Dr.Muhsin (2017),  Nedîm Dîvânı, Kültür Bakanlığı (Dijital Yay.), 

Ankara. 

   “              “                 “       , Erzurumlu Zihnî Dîvânı, Kültür Bakanlığı (Dijital 

Yay.), Ankara. 

MENGİ, Mine (2020), Mesîhî Divanı, Kültür bakanlığı (Dijital Yay.), Ankara. 

MERMER, Ahmet (2021), Mezâkî Dîvânı, Kültür Bakanlığı (Dijital Yay.), 

Ankara. 

OKÇU, Prof.Dr. Naci, Şeyh Gâlib Dîvânı, Kültür Bakanlığı (Dijital Yay.), 

Ankara. 

OKTAY, Ercan (2005), Senîh-i Mevlevî Dîvânı, Yüksek Lisans Tezi, 

Çanakkale On Sekiz Mart Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Çanakkale. 

ÖNAL, Sevda (2010), Hâtıf Dîvânı, Doktora Tez, Atatürk Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Erzurum. 

ÖZKAN, Mehmet Sadık (2022), Redif Bağlamında Nedîm Dîvânı Üzerine Bir 

İnceleme, İjof. 

ÖZYILDIRIM, Ali Emre, Hamdullah Hamdî Dîvânı, Kültür Bakanlığı (Dijital 

Yay.), Ankara. 

PALA, İskender (2004), Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, Kapı Yayınları, 

İstanbul. 

PALA, İskender, Bilal Güzel (2025), Aşkî Dîvânı, Türkiye Yazma Eserler 

Kurumu Başkanlığı Yayınları, Ankara. 



Divan Şiirinde Olur Olmaz Gazeller 

171 

SARAÇ, Prof.Dr. Mehmet A. Yekta, Emrî Dîvânı, Kültür Bakanlığı (Dijital 

Yay.), Ankara. 

SOLMAZ, Süleyman (2004), Dîvân Şiirinde Kelime Seçimini Etkileyen 

Faktörler, Türkiyat Araştırmaları Dergisi, Selçuk Üniversitesi, Konya. 

ŞAKAR, Mehmet (2021), Marifetnâme, s.731, Siirt Üniversitesi, Siirt. 

ŞEHİTOĞLU, İhsan (2017), Nevberî Dîvânı, Doktora Tezi, Fırat Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Elazığ. 

TANRIBUYURDU, Dr. Gülşen (2018), Kalkandelenli Mu’îdî Dîvân, Kültür 

Bakanlığı (Dijital Yay.), Ankara. 

TARLAN, A. Nihad (1963), Necâtî Beg Dîvânı, MEB. Yayınları, Ankara. 

  “                “   (1966), Ahmed Paşa Dîvânı, İstanbul. 

TAŞ, Hakan (2004), Vahyî Dîvânı, Doktora Tezi, İstanbul Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

  “          “      (2017), Vusûlî Dîvânı, Kültür Bakanlığı (Dijital Yay.), Ankara. 

TAŞPINAR, Fatih, Beyânî Dîvân, Kültür Bakanlığı (Dijital Yay.), Ankara. 

TATCI, Mustafa (1990), Yûnus Emre Divanı, Akçağ Yay., Ankara. 

TAVUKÇU, Dr. O. Kemâl, Dede  Ömer Rûşenî, Hayatı, Eserleri, Edebî 

Kişiliği ve Dîvânının Tenkidli Metni, Kültür Bakanlığı (Dijital Yay.), 

Ankara. 

TULUM, Mertol, M. Ali Tanyeri (1977), Nev’î Dîvânı, İstanbul Üniversitesi 

Yayınları, İstanbul. 

TUNADURUR, Melike (2012), Rüşdî Dîvânı, Yüksek Lisans Tezi, Trakya 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Edirne. 

ÜNVER, Dr. Niyazi (2020), Gelibolulu Sürûrî Dîvân, Kültür Bakanlığı (Dijital 

Yay.), Ankara. 

ÜSTÜNER, Dr. Kaplan (2017), Enderunlu Hasan Yâver Divan, Kültür 

Bakanlığı (Dijital Yay.), Ankara. 

YAZAR, Dr. İlyas (2017), Kânî Dîvânı, Kültür Bakanlığı (Dijital Yay.), 

Ankara. 

YAZICI ERİŞEN, Dr. Gülgün (2017), Edirneli Kâmî ve Dîvânı, Kültür 

Bakanlığı (Dijital Yay.), Ankara. 

YEKBAŞ, Hakan ((2020), Sehî Bey Dîvânı, Kültür Bakanlığı (Dijital Yay.), 

Ankara. 

YENİKALE, Dr. Ahmet (2017), Sünbülzâde Vehbî Dîvânı, Kültür Bakanlığı 

(Dijital Yay.), Ankara. 



Mehmet AKKAYA 

172 

YILMAZ, Dr. Kadri Hüsnü ( 2017), Diyarbakırlı Hâmî Ahmed Divanı, Kültür 

Bakanlığı (Dijital Yay.), Ankara. 

ZÜLFE, Ömer (2010), Hecrî Divanı, TDK Yayınları, Ankara. 


	İÇİNDEKİLER
	ÖN SÖZ
	GİRİŞ
	OLUR
	OLUR- NE OLUR – NELER OLUR
	NE OLURSA NE OLMAZ, NE OLMAZSA NE OLMAZ?

	ŞİİR METİNLERİ
	OLUR
	OLMAZ

	KAYNAKÇA



